

Ghazzālī

/Faysal al-tafrīzah bayna al-Islām wa-al-

# أبو حامد الغزالى

فيصل الفرقة بين الإسلام والزندقة

zandagah/

تحقيق دراسة سميحية

حُكْمَةُ مُصَطْفَى

دُكُورُ فِي الْأَدَبِ وَالْعِلْمِ الْإِنْسَانِيَّةِ  
خُرُّيجُ مَعْهَدِ الْعِلْمِ السِّيَاسِيَّةِ - بَارِهِين

ترجمة الدراسة السميحية

إدريس الناقوري

1983

# **ABŪ HĀMID AL GAZĀLĪ**

**(FAYSAL AL-TAFRIQA BAYN AL 'ISLAM  
WA -L- ZANDAQĀ)**

**Le critère décisif de distinction  
entre l'islam et le manichéisme**

**PRESENTATION, TRADUCTION, ETUDE SEMIOTIQUE PAR.**

**HOGGA MUSTAPHA**

*Docteur ès lettres et Sciences Humaines  
Diplômé de l'I.E.P. Paris*

**1983**

BP  
160  
G46  
1983  
C. 1

MAY 3 0 1996

## تنبيه

استخرج النص العربي المترجم من طبعة رذئفة وعسيرة القراءة  
بعنوان «القصور العوالى ج 1 ص 159 - 123»، دار الطباعة المحمدية  
الازهر، القاهرة). وكان من الازم أن تشكل وتصحح وتجزء إلى فقرات،  
وإعطاء عناوين فرعية لمختلف الفصول.

### جبيع الحقوق محفوظة

طبع وتوسيع دار النشر المغربية  
13/5 زنقة الجندي روش - الهاتف : 24.51.47/48  
الدار البيضاء

ببيع في مكتبة «اديماء» 27 زنقة حسن الصافير  
الهاتف : 30.47.11/30.47.18 - الدار البيضاء  
الايداع القانوني 1983/59

## ترجمة وبليبيوغرافيا مجلمة

ولد الغزالى سنة 450 هـ / 1058 م في طوس، عقب استيلاء السلاجقة على السلطة بعامين، وتلقى تعليمه الديني في مدرسة شافعية وأشعرية ثم تابع دروسه في النظامية في نيسابور (مدرسة الدولة السلجوقية). وبعد أن قضى سنتين إلى جانب الوزير السلجوقي القوي نظام الملك، أصبح استاذاً في المدرسة النظامية ببغداد.

وقد دفعته أحداث عصره: اغتيال نظام الملك سنة 1092 م وأزمة الخلافة السلجوقية العميقة وتصاعد الحركة الشيعية المتطرفة والمشاكل النفسية الروحية إلى التخلص من التدريس والانسحاب من مسرح السياسة والاجتماع.

وقد ألف الغزالى في فترة ارتباطه المتبين بالدولة العباسية السلجوقية كتبه الأساسية التي تميزت بالدفاع السجالي عن مذهب الأشاعرة وبالمعارضة القوية لمذهب الاعتزال والفلسفة والتشييع، من بين هذه الكتب: معيار العلم، مقاصد الفلاسفة، تهافت الفلسفه، الاقتصاد في الاعتقاد، فضائح الباطنية وفضائل المستظهرية، محك النظر...

وفي فترة اعزاله الناس، التي استمرت عشر سنوات، مارس الغزالى حياة التصوف وحج إلى مكة وبيت المقدس، وألف كتابه الموسوعي : إحياء علوم الدين. واستأنف التدريس بطلب من فخر الملك، ابن نظام الملك في نظامية نيسابور سنة 499 هـ / 1106 م.

# فِرْس

## I تنبية

ترجمة وببليوغرافية مجلمة

## II

1 - فيصل التفرقة بين الإسلام والزندقة

الفصل الأول : الشرع والبحث عن الحق .

4 - الفصل الثاني : التكفير بسبب الاختلاف المذهبى ناتج عن التقليد ولا اساس له .

7 - الفصل الثالث : التكفير يقع على من يكذب الرسول .

8 - الفصل الرابع : للوجود خمسة مراتب .

11 - الفصل الخامس : المراتب الخمسة وأمثلتها في التأويل .

16 - الفصل السادس : ضرورة التأويل مفروضة على جميع الفرق

18 - الفصل السابع : شرط التأويل، البرهان القاطع

21 - الفصل الثامن : تأويل أصول العقائد بدون برهان قاطع يؤدي إلى التكفير .

25 - الفصل التاسع : التكفير بين الاعتبارات النظرية والشرعية : مفهوم الضرر .

29 - الفصل العاشر : شروط التواتر والاجماع والبرهان .

33 - الفصل الحادى عشر : نقد الكلام وتمجيد النور الالاهي

37 - الفصل الثاني عشر : قضايا النجاة، والشفاعة والرحمة الالاهية .

42 - الفصل الثالث عشر : مأخذ التكفير شرعى

43 - الفصل الرابع عشر : الغلط لا يعرض مرتكبه إلى التكفير

45 - سيميائية الفيصل .

45 - تحليل النمودج

49 - دراسة الاستقطاب .

59 - التحليل المفهومي

67 - سلطة البلاغة .

73 - معجم المصطلحات .

ويبدو أنه ألف «الفيصل..» في هذا التاريخ بالإضافة إلى «القسطاس المستقيم» و«بداية العدالة» و«أيتها الولد».

وفي سنة 1107 م غادر التدريس من جديد واعتزل الحياة نهائيا في طوس حيث كتب بعض المؤلفات الصوفية أشهرها: «مشكاة الأنوار» وسيرة ذاتية: «المنفذ من الضلال». وانكب بعد ذلك على راسة الحديث بعمق إلى وفاته بطوس سنة 505 هـ / 1111 م.

أبو حامد الغزالى

## فيصل التفرقة بين الاسلام والزنادقة

### الفصل الأول

#### الشرع والبحث عن الحق

أَحَمَدُ اللَّهُ تَعَالَى اسْتِسْلَامًا لِعِزَّتِهِ، وَاسْتِتَمَامًا لِنِعْمَتِهِ، وَاسْتِغْنَامًا لِتَوْفِيقِهِ وَمَعْوِنَتِهِ وَطَاعَتِهِ، وَاسْتِعْصَامًا مِنْ حَذْلَانَتِهِ، وَمَعْصِيَتِهِ، وَاسْتِدْرَارًا لِسَوَابِعِ نِعْمَتِهِ؛ وَأَصْلَى عَلَى مُحَمَّدٍ عَبْدَهُ وَرَسُولَهُ وَخَيْرَ خَلِيقَتِهِ، انْقِيَادًا لِنُبُوَّتِهِ، وَاسْتِجْلَابًا لِشَفَاعَتِهِ، وَقَضَاءَ لِحَقِّ رِسَالَتِهِ، وَاسْتِعْصَامًا يِيمِنَ سَرِيرَتِهِ وَنَقِيَّتِهِ، وَعَلَى أَهْلِهِ وَأَصْحَابِهِ وَعِتْرَتِهِ.

أَمَّا بَعْدُ : فَإِنَّي رَأَيْتُكَ أَيُّهَا الْأَخُوْدُ الْمُشْفِقُ، وَالصَّدِيقُ الْمُتَعَصِّبُ مُوْغِرُ الصَّدَّرُ، مُنْقَسِمُ الْفَكْرِ لِمَا قَرَعَ سَمْعَكَ مِنْ طَبْعِ طَائِفَةٍ مِنَ الْحَسَدَةِ عَلَى بَعْضِ كُتُبِنَا الْمُصَنَّفَةِ فِي أَسْرَارِ مُعَالَمَاتِ الدِّينِ، وَزَعْمَمُهُمْ أَنَّ فِي هَـا مَا يُخَالِفُ مَذَهَبَ الاصْحَابِ الْمُتَقَدِّمِينَ وَالْمَشَايخِ الْمُتَكَلَّمِينَ، وَأَنَّ الْعُدُولَةَ عَنْ مَذَهَبِ الْأَشْعَرِيِّ وَلَوْ فِي قَيْدِ شِبْرِ كُفَّرٍ وَمُبَايِنَتِهِ وَلَوْ فِي شَيْءٍ نَزَّرَ ضَلَالًا وَخُسْرًا.

فَهُوَنَّ أَيُّهَا الْأَخُوْدُ الْمُشْفِقُ الْمُتَعَصِّبُ عَلَى نَقْسِكَ، لَا تُضِيقُ بِهِ صَدَرَكَ، وَفُكَّ مِنْ غُرْبِكَ قَلِيلًا «وَأَصْبِرْ»

الَّذِينَ كَفَرُوا إِنَّهُمْ هَذَا إِلَّا سُحْرٌ مُّبِينٌ»<sup>(6)</sup>. وَقَوْلُهُ تَعَالَى «وَلَوْ أَنَّا نَرَكُنَّا إِلَيْهِمُ الْمَلَائِكَةَ وَكَلَمَهُمُ الْمَوْتَىٰ وَحَشِرْنَا عَلَيْهِمْ كُلَّ شَيْءٍ قَبْلًا مَا كَانُوا لِيُؤْمِنُوا إِلَّا أَنْ يَشَاءَ اللَّهُ وَلَكِنْ أَكْثَرُهُمْ يَجْهَلُونَ»<sup>(7)</sup>.

وَاعْلَمُ أَنَّ حَقِيقَةَ الْكُفُرِ وَالإِيمَانِ وَهُدَاهُمَا، وَالْحَقُّ وَالضَّلَالُ وَسُرُّهُمَا، لَا يَنْجَلِي لِلْقَالُوبِ الْمُدْنَسَةَ بِطَلَبِ الْجَاهِ وَالْمَالِ وَحُبِّهِمَا. بَلْ إِنَّمَا يَنْكَشِفُ دُونَ ذَلِكَ الْقَلْوبِ طَهْرَتْ عَنْ وَسْخِ أَوْضَارِ الدُّنْيَا أَوْلًا، ثُمَّ صُقِّلَتْ بِالرَّيَاضَةِ الْكَامِلَةِ ثَانِيًّا، ثُمَّ نُورَتْ بِالذِّكْرِ الصَّلَفِيِّ ثَالِثًا، ثُمَّ عَذَّبَتْ بِالْفَكِيرِ الصَّائِبِ رَابِعًا، ثُمَّ زُيَّنَتْ بِمُلَازْمَةِ حُدُودِ الشَّرْعِ خَامِسًا، حَتَّىٰ فَاضَ عَلَيْهَا النُّورُ مِنْ مِشْكَانِ النُّبُوَّةِ، وَصَارَتْ كَانَهَا مِرْأَةً مَجْلُوَّةً، وَصَارَ مِصْبَاحُ الْإِيمَانِ فِي زُجَاجَةِ قَلْبِهِ مُتَشَرِّقَ الْأَنْوَارِ، «يُكَادُ زَيْنَهُ يُضِيءُ وَلَوْ لَمْ تَمْسَسْهُ نَارٌ»<sup>(8)</sup>.

وَأَنَّى تَتَجَلَّى أَسْرَارُ الْمَلَكُوتِ لِقَوْمٍ إِلَفُهُمْ هَوَاهُمْ، وَمَعْبُودُهُمْ سَلَاطِينُهُمْ، وَقِبْلَتُهُمْ دَرَاهِمُهُمْ وَدَنَانِيرُهُمْ . وَشَرِيكُتُهُمْ رُعْوَنَتُهُمْ . وَإِرَادَتُهُمْ جَاهُهُمْ وَشَهَوَاتُهُمْ، وَعِبَادَتُهُمْ خِدْمَتُهُمْ أَغْنِيَاءُهُمْ، وَذِكْرُهُمْ وَسَاوِسُهُمْ، وَكَنْزُهُمْ سَوَاسُهُمْ، وَفَكْرُهُمْ اسْتِنْبَاطُ الْحِيلَ لِمَا تَقْتَصِيهِ حِشْمَتُهُمْ؟ فَهُؤُلَاءِ مِنْ

6 - سورة الأنعام : 7.

7 - سورة الأنعام : 111.

8 - راجع سورة النور (35).

عَلَى مَا يَقُولُونَ وَاهْجُرْهُمْ هَجْرًا جَمِيلًا»<sup>(1)</sup> وَاسْتَحْقَرْ مَنْ لَا يُحْسَدُ وَلَا يُقْذَفُ، وَاسْتَصْغَرْ مِنْ بِالْكُفْرِ أَوْ الضَّلَالِ لَا يُعْرَفُ؛ فَأَيُّ دَاعٍ أَكْمَلَ وَأَعْقَلَ مِنْ سَيِّدِ الْمُرْسَلِينَ، صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، وَقَدْ قَالُوا : «إِنَّهُ مَجْنُونٌ» مِنَ الْمَجَانِينَ<sup>(2)</sup> وَأَيُّ كَلَامٍ أَجَكَ وَأَصْدَقُ مِنْ كَلَامِ رَبِّ الْعَالَمِينَ، وَقَدْ قَالُوا : «إِنَّهُ أَسَاطِيرُ الْأَوَّلِينَ»<sup>(3)</sup>. وَإِيَّاكَ أَنْ تَشْتَغِلَ بِخَصَامِهِمْ وَتَطْمَعَ فِي إِفْحَامِهِمْ، فَتَطْمَعُ فِي غَيْرِ مَطْمَعٍ، وَتَصْوَتْ فِي غَيْرِ مَسْمَعٍ - أَمَا سَمِعْتَ مَا قِيلَ؟

كُلُّ الْعُدَاءِ قَدْ تُرْجَمَى سَلَامَتُهَا إِلَّا عَدَاكَ عَنْ حَسَدِ

وَلَوْ كَانَ فِيهِ مَطْمَعٌ لَأَحَدٍ مِنَ النَّاسِ، لَمَّا تُلِيَ عَلَى أَجْلَهِمْ رُتْبَةُ آيَاتِ الْيَسَاسِ، أَوْ مَا سَمِعْتَ قَوْلُهُ تَعَالَى : «وَإِنْ كَانَ كَبُرَ عَلَيْكَ إِعْرَاضُهُمْ فَإِنْ أَسْتَطَعْتَ أَنْ تَبْتَغِي نَفْقَا فِي الْأَرْضِ أَوْ سُلَمًا فِي السَّمَاءِ فَتَأْتِيهِمْ بِآيَةٍ وَلَوْ شَاءَ اللَّهُ لِجَمِيعِهِمْ عَلَى الْهُدَى فَلَا تَكُونُنَّ مِنَ الْجَاهِلِينَ»<sup>(4)</sup>. وَقَوْلُهُ تَعَالَى : «وَلَوْ فَتَحْنَا عَلَيْهِمْ بَابًا مِنَ السَّمَاءِ فَظَلَّلُوا فِيهِ يَعْرُجُونَ لِقَالُوا إِنَّمَا سُكِّرْتَ أَبْصَارُنَا بَلْ نَحْنُ قَوْمٌ مَسْحُورُونَ»<sup>(5)</sup>. وَقَوْلُهُ تَعَالَى «وَلَوْ نَرَكُنَّا عَلَيْكَ كِتَابًا فِي قِرْطَاسٍ فَلَمْسُوهُ بِأَيْدِيهِمْ لَقَالَ

1 - سورة العنكبوت : 10.

2 - راجع : سورة القلم : 51.

3 - راجع : سورة المؤمنون : 83.

4 - سورة الأنعام : 35.

5 - سورة الحجر : 14 - 15.

فَلَا تُضِيغْ بِإِصْلَاحِهِ الرَّمَانَ، وَنَاهِيكَ حُجَّةً فِي إِقْحَامِهِ، مُقْبَلَةً دَعْوَاهُ بِدَعْوَى خُصُومِهِ، إِذْ لَا يَجِدُ بَيْنَ نَفْسِهِ وَبَيْنَ سَائِرِ الْمُقْلَدِينَ الْمُخَالِفِينَ لَهُ فَرْقًا وَفَصْلًا . وَلَعَلَّكَ صَاحِبَهُ يَمْكِي مِنْ سَائِرِ الْمَذَاهِبِ إِلَى التَّأْشِيرِيِّ، وَيَرْعَمُ أَنَّ مُخَالَفَتَهُ فِي كُلِّ وَرْدٍ وَصَدَرٍ كُفَّرٌ مِنَ الْكُفَّرِ الْجَلِيِّ . فَاسْأَلْهُ مِنْ أَيْنَ ثَبَّتْ لَهُ أَنْ يَكُونَ الْحَقُّ وَقَفَا عَلَيْهِ حَتَّى قَضَى بِكُفَّرِ الْبَاقِلَانِيِّ إِذْ خَالَفَهُ فِي صِفَةِ الْبَقَاءِ لِلَّهِ تَعَالَى وَزَعَمَ أَنَّهُ لَيْسَ هُوَ وَصُفْفًا لِلَّهِ تَعَالَى رَأَيْدًا عَلَى الذَّاتِ . وَلَمْ صَارَ الْبَاقِلَانِيُّ أَوْلَى بِالْكُفَّرِ بِمُخَالَفَتِهِ التَّأْشِيرِيِّ مِنَ التَّأْشِيرِيِّ بِمُخَالَفَتِهِ الْبَاقِلَانِيِّ؟ وَلَمْ صَارَ الْحَقُّ وَقَفَا عَلَى أَحَدِهِمَا دُونَ التَّأْنِيِّ؟ أَكَانَ ذَلِكَ لِأَجْلِ السَّبْقِ فِي الرَّمَانِ فَقَدْ سَبَقَ الْأَشْعَرِيَّ غَيْرَهُ مِنَ الْمُعْتَزِلَةِ فَلَيَكُنَ الْحَقُّ لِلْسَّابِقِ عَلَيْهِ أَمْ لِأَجْلِ التَّفَاوُتِ فِي الْفَضْلِ وَالْعِلْمِ؟ فَبِأَيِّ مِيزَانٍ وَمِكْيَالٍ قَدَّرَ درجاتِ الْفَضْلِ حَتَّى لَاحَ لَهُ أَنْ لَا أَفْضَلَ فِي الْوُجُودِ مِنْ مَتَّبِعِهِ وَمُقْلَدِهِ؟

فَلَمَنْ رَخَصَ لِلْبَاقِلَانِيِّ فِي مُخَالَفَتِهِ فَلَمْ حَجَرَ عَلَى غَيْرِهِ؟ وَمَا التَّفْرِقُ بَيْنَ الْبَاقِلَانِيِّ وَالْكَرَابِيِّيِّ وَالْقَلَانِسِيِّ وَغَيْرِهِمْ؟ وَمَا مُدْرِكُ التَّخَصِيصِ بِهَذِهِ الرُّخْصَةِ؟ وَلَمَنْ زَعَمَ أَنَّ خَلَافَ الْبَاقِلَانِيِّ يَرْجِعُ إِلَى لِقْطٍ لَا تَحْقِيقَ وَرَاءَهُ كَمَا تَعْسَفَ بِتَكَلُّفِهِ بَعْضُ الْمُتَعَصِّبِينَ زَاعِمًا أَنَّهُمَا جَمِيعًا مُتَوَافِقُانَ عَلَى دَوَامِ الْوُجُودِ، وَالْخِلَافُ فِي أَنَّ ذَلِكَ يَرْجِعُ إِلَى الذَّاتِ أَوْ إِلَى وَصْفِ رَأَيْدِ عَلَيْهِ، خَلَافٌ قَرِيبٌ، لَا يُوجِبُ التَّشْدِيدَ، فَمَا بِاللَّهِ يُشَدَّدُ الْقَوْلُ عَلَى الْمُعْتَزِلِيِّ فِي نَقْيَهِ الصَّفَاتِ

أَيْنَ تَتَمَيَّزُ لَهُمْ ظُلْمَةُ الْكُفَّرِ مِنْ ضَيَاءِ إِلَيْمَانِ؟ أَبِإِلَهَامِ إِلَهِيِّ وَلَمْ يُقْرَغُوا الْقُلُوبَ عَنْ كَدُورَاتِ الدُّنْيَا لِقَبُولِهَا؟ أَمْ بِكَمَالِ عِلْمِيِّ. وَانِّمَا بِضَاعَتْهُمْ فِي الْعِلْمِ مَسَالَةُ النَّجَاسَةِ وَمَاءُ الزَّعْفَرَانِ وَأَمْتَالُهُمَا؟ هَيَهَاكَاتِ هَيَهَاكَاتِ هَذَا الْمَطَلَبُ أَنْفَسُ وَأَعْزَزُ مِنْ أَنْ يُدْرِكَ بِالْمُمْنَى، أَوْ يُنَاكِ بِالْهُوَيْنَا. فَاَشْتَغَلَ أَنْتَ بِشَانِكَ وَلَا تُضِيغْ فِيهِمْ بَقِيَّةَ زَمَانِكَ «فَأَعْرَضْ عَنْ مَنْ تَوَلَّى عَنْ ذِكْرِنَا وَلَمْ يُرْدِ إِلَّا الْحَيَاةَ الدُّنْيَا ذَلِكَ مَبْلَغُهُمْ مِنَ الْعِلْمِ إِنَّ رَبَّكَ هُوَ أَعْلَمُ بِمَنْ ظَلَّ عَنْ سَبِيلِهِ وَهُوَ أَعْلَمُ بِمَنْ اهْتَدَى» (٩).

## الفصل الثاني

### التكفير بسبب الاختلاف المذهبية ناتج عن التقليد ولا أساس له

فَأَمَّا أَنْتَ إِنْ أَرَدْتَ أَنْ تَنْتَزِعَ هَذِهِ الْحَسَكَةَ مِنْ صَدَرِكَ. وَصَدَرِكَ هُوَ فِي حَالِكَ، مِمَّنْ لَا تُحَرِّكُهُ غِوَایَةُ الْحَسُودِ وَلَا تُقْيِدُهُ عِمَایَةُ الْتَّقْلِيدِ بَلْ تَعْطُشُهُ إِلَى الْإِسْتِبْصَارِ لِحَزَازَةِ إِشْكَالِ أَثْارَهَا فِكْرُ، وَهِيَجَهَا نَظَرُ، فَخَاطَبَ نَفْسَكَ وَصَاحِبَكَ وَطَالِبَهُ بِحدَ الْكُفَّرِ . فَلَمَنْ زَعَمَ أَنَّ حَدَ الْكُفَّرِ مَا يُخَالِفُ مَذَهَبَ الْأَشْعَرِيِّ أَوْ مَذَهَبَ الْمُعْتَزِلِيِّ أَوْ مَذَهَبَ الْحَنْبَلِيِّ أَوْ غَيْرِهِمْ فَأَعْلَمُ أَنَّهُ غُرُّ بَلِيدٌ، قَدْ قَيَّدَهُ الْتَّقْلِيدُ فَهُوَ أَعْمَى مِنَ الْعُمَيَّانِ.

ولعلك إن أنتصقت علّمت أن من جعل الحق وقف على واحد من النظار بعيئته فهو إلى الكفر والتناقض أقرب. أما الكفر فلأنه نزله منزلة النبي المعصوم من الرلل الذي لا يثبت الإيمان إلا بموافقته ولا يلزم الكفر إلا بمخالفته. وأما التناقض فهو أن كث واحد من النظار يوجب النظر وأن لا ترى في نظرك إلا ما رأيت وكث ما رأيته حجة، وأي فرق بين من يقول قد نبي في مجرد مذهبى وبين من يقول قد نبي في مذهبى ودلili جميعاً وهل هذا إلا التناقض؟

### الفصل الثالث

## التكفير يقع على من يكذب الرسول

لعلك تشتئي أن تعرف حد الكفر بعد أن تناقض عليك حدود أصناف المقلدين : فاعلم أن شرحاً ذلك طويلاً ومدركه غامضٌ ولكنني أعطيك علاماً صحيحةً فتطرد ها وتعكسها لتخذها مطمح نظرك، وترعوي بسببيها عن تكفيه الفرق، وتطويك اللسان في أهل الإسلام وإن اختلفت طرائفهم ماداموا متمسكين يقول لا إله إلا الله محمد رسول الله، صادقين بما غير مناقضين لها.

فأقول : الكفر هو تكذيب الرسول عليه الصلاة والسلام في شيء، مما جاء به، والإيمان تصديقه في جميع ما جاء به، فاليهودي والنصراني كافران لتكذب بما للرسول عليه الصلاة والسلام، والبرهمي كافر بالطريق الأولي لأنه أنكر مع رسولنا سائر

وهو معترف" بـأن الله تعالى عالم" محيط" بـجميع المعلومات قادر" على جميع الممكـات، وإنـما يـخالف الأشعارـي فيـأنـه عـالم" قادر" بالـذـات أو بـصـفةـ زـائـةـ؟ فـما الفـرقـ بـيـنـ الـخـلـافـيـنـ؟ وـأـيـ مـطـلـبـ أـجـلـ وـأـخـطـرـ مـنـ صـفـاتـ الحقـ سـبـحـانـهـ وـتـعـالـىـ فـيـ النـظـرـ فـيـ نـقـيـهاـ وـإـثـبـاتـهاـ. فـإـنـ قـالـ إـنـمـاـ أـكـفـرـ الـمـعـتـزـ لـيـ لـأـنـهـ يـزـعـمـ أـنـ الذـاتـ الـوـاحـدـةـ تـصـدـرـ مـنـهـ فـائـدـةـ الـعـلـمـ وـالـقـدـرـةـ وـالـحـيـاةـ وـهـذـهـ صـفـاتـ مـخـتـلـفـةـ" بـالـجـدـ وـالـحـقـيـقـةـ، وـالـحـقـائـقـ الـمـخـتـلـفـةـ" تـسـتـحـيـكـ أـنـ تـوـصـفـ بـالـإـتـحـادـ أـوـ تـقـوـمـ مـقـامـهـ الذـاتـ الـوـاحـدـةـ، فـمـاـ بـالـهـ لـ" يـسـتـبـعـدـ مـنـ إـلـاـ شـعـرـيـ قـوـلـهـ إـنـ الـكـلـامـ صـفـةـ" زـائـدـةـ" قـائـمـةـ" بـذـاتـ اللهـ تـعـالـىـ وـمـعـ كـوـنـهـ وـاحـدـاـ هـوـ تـوـرـةـ" وـإـنـجـيـلـ" وـزـبـورـ" وـقـرـآنـ" وـهـوـ أـمـرـ" وـنـهـيـ وـخـبـرـ" وـاسـتـخـبـارـ" - وـهـذـهـ حـقـائـقـ" مـخـتـلـفـةـ"؛ وـكـيـفـ لـاـ وـاحـدـ الـخـبـرـ مـاـ يـتـطـرـقـ إـلـيـهـ التـصـدـيـقـ وـالـتـكـذـيـبـ وـلـاـ يـتـطـرـقـ ذـلـكـ إـلـىـ الـأـمـرـ وـالـنـهـيـ . فـكـيـفـ تـكـوـنـ حـقـيـقـةـ" وـاحـدـةـ" يـتـطـرـقـ إـلـيـهـ التـصـدـيـقـ وـالـتـكـذـيـبـ وـلـاـ يـتـطـرـقـ فـيـجـتـتـمـعـ الـنـقـيـ" وـالـإـثـبـاتـ عـلـىـ شـيـءـ وـاحـدـ.

فـإـذـاـ تـخـبـطـ فـيـ جـوـابـ هـذـاـ أـوـ عـجزـ عـنـ كـشـفـ الـعـطـاءـ فـيـهـ : فـاعـلـمـ أـنـهـ لـيـسـ مـنـ أـهـلـ النـظـرـ وـإـنـماـ هـوـ مـقـلـدـ" وـشـرـطـ الـمـقـلـدـ أـنـ يـسـكـتـ وـيـسـكـتـ عـنـهـ، لـأـنـهـ قـاصـرـ عـنـ سـلـوكـ طـرـيـقـ الـحـجـاجـ. وـلـوـ كـانـ أـهـلـ لـهـ كـانـ مـسـتـتـبـعـاـ لـاـ تـابـعـاـ، وـإـمـامـاـ لـاـ مـأـمـومـاـ. فـإـنـ خـاصـ الـمـقـلـدـ فـذـلـكـ مـنـهـ قـضـوـلـ" وـالـمـشـتـغـلـ بـهـ صـارـ كـضـارـبـ فـيـ حـدـيدـ بـارـدـ وـطـالـبـ لـصـلـاحـ الـفـاسـدـ - وـهـلـ يـصـلـحـ الـعـطـارـ مـاـ قـسـدـ الـدـهـرـ؟ـ

فَأَقُولُ : التَّصْدِيقُ إِنَّمَا يَتَطَرَّفُ إِلَى الْغَيْرِ بَلْ  
إِلَى الْمُخْبِرِ، وَحَقِيقَةُ الْإِعْتِرَافِ بِيُوْجُودِ مَا أَخْبَرَ  
الرَّسُولُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَنْ وُجُودِهِ؛ إِلَّا أَنَّ  
لِلْوُجُودِ خَمْسٌ مَرَاتِبٌ وَلِأَجْلِ الْغَفْلَةِ عَنْهَا نَسَبَتْ  
كُلُّ فِرْقَةٍ مُخَالِفَهَا إِلَى التَّكْذِيبِ. فَإِنَّ الْوُجُودَ ذَاتِيَّةٍ  
وَحَسِيَّةٍ وَخَيْالِيَّةٍ وَعَقْلِيَّةٍ وَشَبَهِيَّةٍ.

فَمَنْ اعْتَرَفَ بِيُوْجُودِ مَا أَخْبَرَ الرَّسُولُ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ  
وَالسَّلَامُ عَنْ وُجُودِهِ بِوَجْهِهِ مِنْ هَذِهِ الْوُجُوهِ الْخَمْسَةِ،  
فَلَيَسْ بِسُكْدَبٍ عَلَى الْإِطْلَاقِ. فَلِنَسْرَحْ هَذِهِ  
الْأَصْنَافُ الْخَمْسَةُ وَلِنَذْكُرْ مِثَالَهَا فِي التَّأْوِيلَاتِ.

أَمَّا الْوُجُودُ الذَّاتِيُّ فَهُوَ الْوُجُودُ الْحَقِيقِيُّ، التَّابِتُ  
خَارِجُ الْحِسْنَةِ وَالْعَقْلِ، وَلَكِنْ يَاخْذُ الْحِسْنَةِ وَالْعَقْلِ  
عَنْهُ صُورَةُ فَيُسَمَّى أَخْذُهُ إِدْرَاكًا. وَهَذَا كَوْجُودُ  
السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ وَالْحَيَاةِ وَالنَّبَاتِ وَهُوَ ظَاهِرٌ : هُوَ  
الْمَعْرُوفُ الَّذِي لَا يَعْرِفُ الْأَكْثَرُونَ لِلْوُجُودِ مَعْنَى  
سِوَاهُ.

وَأَمَّا الْوُجُودُ الْحِسْيِيُّ : فَهُوَ مَا يَتَمَثَّلُ فِي الْقُوَّةِ  
الْبَاسِرَةِ مِنِ الْعَيْنِ لَا وُجُودَ لَهُ خَارِجُ الْعَيْنِ فَيَكُونُ  
مَوْجُودًا فِي الْحِسْنَةِ وَيَخْتَصُّ بِهِ الْحَسَنَةُ وَلَا يُشَارِكُهُ  
غَيْرُهُ - وَذَلِكَ كَمَا يُشَاهِدُهُ النَّائِمُ بَلْ كَمَا يُشَاهِدُهُ  
الْمَرِيضُ الْمُتَيَقَّظُ إِذْ قَدْ تَتَمَثَّلُ لَهُ صُورَةً وَلَا وُجُودَ  
لَهَا خَارِجٌ حِسْنَهُ، حَتَّى يُشَاهِدَهَا كَمَا يُشَاهِدُهَا  
الْمَوْجُودَاتِ الْخَارِجَةَ عَنْ حِسْنَهُ، بَلْ قَدْ تَتَمَثَّلُ  
لِلْأَنْبِيَاءِ وَالْأَوْلِيَاءِ فِي الْيَقْظَةِ وَالصَّحَّةِ صُورَةً  
جَمِيلَةً "مُحَاكِيَةً" لِجِوَاهِرِ الْمَلَائِكَةِ وَيَنْتَهِي إِلَيْهِمُ  
الْوَحْيُ وَالْإِلَهَامُ بِوَاسِطَتِهَا ، فَيَتَلَقَّوْنَ مِنْ أَمْرِ

الْمُرْسَلِينَ، وَالدَّهْرِيُّ كَافِرٌ بِالطَّرِيقِ الْأَوَّلِيِّ لَأَنَّهُ أَنْكَرَ  
مَعَ رَسُولِنَا الْمُرْسَلِ سَائِرَ الرُّسُلِ. وَهَذَا لَأَنَّ الْكُفْرَ  
حُكْمٌ "شَرْعِيٌّ" كَالرَّقْبَ وَالْحُرْيَةِ مَثَلًا، إِذْ مَعْنَاهُ إِبَاحَةُ  
الْدَّمَ وَالْحُكْمُ بِالْخَلُودِ فِي النَّارِ وَمُدْرِكُهُ شَرْعِيٌّ، فَيُنْدِرُ  
إِمَّا بِنَصٍّ وَإِمَّا بِقِيَاسٍ عَلَى مَنْصُوصٍ.

وَقَدْ وَرَدَتِ النُّصُوصُ فِي الْيَهُودِ وَالنَّصَارَى، وَالْتَّحَقَّ بِهِمْ  
بِالطَّرِيقِ الْأَوَّلِيِّ الْبَرَاهِيمَةُ وَالثَّنَوِيَّةُ وَالزَّانِدَةُ وَالْهَرِيَّةُ  
وَكُلُّهُمْ مُشَرِّكُونَ، فَإِنَّهُمْ مُكَذَّبُونَ لِلرَّسُولِ فَكُلُّ كَافِرٍ  
مُكَذَّبٍ لِلرَّسُولِ، وَكُلُّ مُكَذَّبٍ فَهُوَ كَافِرٌ - فَهَذِهِ هِيَ  
الْعَلَامَةُ الْمُمْطَرَّدَةُ الْمُنْعَكِسَةُ.

## الفصل الرابع لِلْوُجُودِ خَمْسَةِ مَرَاتِبٍ

أَعْلَمُ أَنَّ الَّذِي ذَكَرْنَاهُ مَعَ ظُهُورِهِ تَحْتَهُ غَوْرٌ،  
بَلْ تَحْتَهُ كُلُّ الْغَوْرِ لِأَنَّ كُلُّ فِرْقَةٍ تُكَفِّرُ مُخَالِفَهَا  
وَتُنَسِّبُهُ إِلَى تَكْذِيبِ الرَّسُولِ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ.  
فَالْحَنْبَلِيُّ يُكَفِّرُ الْأَشْعَرِيَّ زَاعِمًا أَنَّهُ كَذَبَ الرَّسُولَ  
فِي إِثْبَاتِ الْفَوْقِ لِلَّهِ تَعَالَى وَفِي الْإِسْتَوَاءِ عَلَى  
الْعَرْشِ؛ وَالْأَشْعَرِيُّ يُكَفِّرُهُ زَاعِمًا أَنَّهُ مُشَبَّهٌ وَكَذَبَ  
الرَّسُولَ فِي أَنَّهُ لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ؛ وَالْأَشْعَرِيُّ يُكَفِّرُ  
الْمُعْتَزِلِيَّ زَاعِمًا أَنَّهُ كَذَبَ الرَّسُولَ فِي جَوَازِ رُؤْيَاةِ اللَّهِ  
تَعَالَى، وَفِي إِثْبَاتِ الْعِلْمِ وَالْقُدْرَةِ وَالصَّفَاتِ لَهُ،  
وَالْمُعْتَزِلِيَّ يُكَفِّرُ الْأَشْعَرِيَّ زَاعِمًا أَنَّ إِثْبَاتَ الصَّفَاتِ  
تَكْفِيرٌ لِلْقُدْمَاءِ وَتَكْذِيبٌ لِلرَّسُولِ فِي التَّوْحِيدِ. وَلَا  
يُنَجِّيكَ مِنْ هَذِهِ الْوَرْطَةِ إِلَّا أَنْ تَعْرِفَ حَدَّ التَّكْذِيبِ  
وَالتَّصْدِيقِ وَحَقِيقَتِهِمَا فِيهِ فَيَنْكَشِفُ لَكَ عُلُوًّا هَذِهِ  
الْفِرَقُ وَإِسْرَافُهَا فِي تَكْفِيرِ بَعْضِهَا بَعْضًا.

أَنْ تَخْتَرَعَ فِي خَيَالِكَ صُورَةً فِيلٍ وَفَرَسٍ وَلَنْ كُنْتَ مُغْمَضًا عَيْنِيْكَ حَتَّى كَأَنَّكَ تُشَاهِدُهُ وَهُوَ مَوْجُودٌ بِكُمَاكَ صُورَتِهِ فِي دِمَاغِكَ لَا فِي الْخَارِجِ.

وَأَمَّا الْوُجُودُ الْعُقْلِيُّ : فَهُوَ أَنْ يَكُونَ لِلشَّيْءِ رُوحٌ وَحَقِيقَةٌ وَمَعْنَى فِي تَلَقَّى الْعُقْلِيِّ مُجَرَّدَ مَعْنَاهُ دُونَ أَنْ يُثْبِتَ صُورَتِهِ فِي خَيَالٍ أَوْ حِسْنٍ أَوْ خَارِجٍ كَالْيَدِ مَثَلًا فَإِنَّ لَهَا صُورَةً مَحْسُوسَةً وَمُتَخَيَّلَةً وَلَهَا مَعْنَى هُوَ حَقِيقَتُهَا وَهِيَ الْقُدْرَةُ عَلَى الْبَطْشِ ؛ وَالْقُدْرَةُ عَلَى الْبَطْشِ هِيَ الْيَدُ الْعُقْلِيَّةُ . وَلِلْقَلْمَنْ صُورَةً وَلَكِنَّ حَقِيقَتَهُ مَا تُنْقَشُ بِهِ الْعُلُومُ وَهَذَا يَتَلَقَّاهُ الْعُقْلِيُّ مِنْ غَيْرِ أَنْ يَكُونَ مَقْرُونًا بِصُورَةٍ قَصْبٍ وَخَشَبٍ وَغَيْرِ ذَلِكَ مِنْ الصُّورِ الْخَيَالِيَّةِ وَالْحِسَيَّةِ .

وَأَمَّا الْوُجُودُ الشَّبَهِيُّ : فَهُوَ أَنْ لَا يَكُونَ نَقْسٌ لِلشَّيْءِ مَوْجُودًا بِصُورَتِهِ وَلَا بِحَقِيقَتِهِ لَا فِي الْخَارِجِ وَلَا فِي الْحِسْنِ وَلَا فِي الْخَيَالِ وَلَا فِي الْعُقْلِيِّ وَلَكِنَّ يَكُونُ الْمَوْجُودُ شَيْئًا أَخْرَى يُشَبِّهُ فِي خَاصَّةِ مِنْ خَوَاصِهِ وَصِفَةِ مِنْ صِفَاتِهِ، وَسَقَفَهُمْ هَذَا إِذَا ذَكَرْتَ لَكَ مِثَالَهُ فِي التَّأْوِيلَاتِ - فَهَذِهِ مَرَاتِبُ وُجُودِ الْأَشْيَاءِ .

#### الفصل الخامس

### المراتب الخمسة وأمثلتها في التأويل

إِسْمَاعِيلُ الْأَنْ أَمْثَلَهُ هَذِهِ الدَّرَجَاتِ فِي التَّأْوِيلَاتِ . أَمَّا الْوُجُودُ الذَّاتِيُّ فَلَا يَحْتَاجُ إِلَى مِثَالٍ وَهُوَ الذَّي يَجْرِي عَلَى الظَّاهِرِ وَلَا يُتَوَلَّ وَهُوَ الْوُجُودُ الْمُطْلَقُ الْحَقِيقِيُّ وَذَلِكَ كَإِخْبَارِ الرَّسُولِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ

الْغَيْبِ فِي الْيَقِظَةِ مَا يَتَلَقَّاهُ غَيْرُهُمْ فِي النَّوْمِ وَذَلِكَ لِشِدَّةِ صَفَاءِ بَاطِنِهِمْ كَمَا قَالَ تَعَالَى «فَقَمْتَ لَهَا بَشَرًا سَوِيًّا» (١٠).

وَكَمَا أَنَّهُ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ رَأَى جِبْرِيلَ عَلَيْهِ السَّلَامُ كَثِيرًا وَلَكِنَّ مَا رَأَهُ فِي صُورَتِهِ إِلَّا مَرَّاتَيْنِ وَكَانَ يَرَاهُ فِي صُورَ مُخْتَلِفَةٍ يَتَمَثَّلُ بِهَا، وَكَمَا يُرَى رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فِي الْمَنَامِ وَقَدْ قَالَ «مَنْ رَأَيَ فِي النَّوْمِ فَقَدْ رَأَيَ حَقًّا فَإِنَّ الشَّيْطَانَ لَا يَقْمَثُ بِي». وَلَا تَكُونُ رُؤْيَاً بِمَعْنَى اِنْتِقَالِ شَخْصِهِ مِنْ رُوْضَةِ الْمَدِينَةِ إِلَى مَوْضِعِ النَّائِمِ بَكَهِي عَلَى سَبِيلِ وُجُودِ صُورَتِهِ فِي حِسْنِ النَّائِمِ فَقَطْ، وَسَبَبُ ذَلِكَ وَسِرُّهُ طَوِيلٌ، وَقَدْ شَرَحْنَا فِي بَعْضِ الْكُتُبِ . فَإِنَّ كُنْتَ لَا تُصَدِّقُ بِهِ فَصَدَقَ عَيْنَكَ فَإِنَّكَ تَأْخُذُ قَبِيسًا مِنْ نَارٍ كَانَتْ نُقطَةً ثُمَّ تُحَرِّكُهُ بِسُرْعَةٍ حَرَكَةً مُسْتَقِيمَةً فَتَرَاهُ خَطًّا مِنْ نَارٍ وَتُحَرِّكُهُ حَرَكَةً مُسْتَدِيرَةً فَتَرَاهُ دَائِرَةً مِنْ نَارٍ وَالدَّائِرَةُ وَالْخَطُّ مُشَاهِدَانِ وَهُمَا مَوْجُودَانِ فِي حِسْكَ لَا فِي الْخَارِجِ عَنْ حِسْكٍ لِأَنَّ الْمَوْجُودَ فِي الْخَارِجِ هِيَ نُقطَةٌ فِي كُلِّ حَالٍ، وَلِنَمَّا تَصِيرُ خَطًّا فِي أَوْقَاتٍ مُتَعَاقِبَةٍ فَلَا يَكُونُ الْخَطُّ مَوْجُودًا فِي حَالَةٍ وَاحِدَةٍ وَهُوَ ثَابِثٌ فِي مُشَاهَدَتِكَ فِي حَالَةٍ وَاحِدَةٍ .

وَأَمَّا الْوُجُودُ الْخَيَالِيُّ : فَهُوَ صُورَةُ هَذِهِ الْمَحْسُوسَاتِ إِذَا غَابَتْ عَنْ حِسْكٍ فَإِنَّكَ تَقْدِرُ عَلَى

تُدْرِكُ التَّفَرْقَةَ بَيْنَ أَنْ تَرَى صُورَةَ السَّمَاءِ فِي الْمَرْأَةِ وَبَيْنَ أَنْ تُعْمِضَ عَيْنَيْكَ فَتُدْرِكَ صُورَةَ السَّمَاءِ فِي الْمَرْأَةِ عَلَى سَبِيلِ التَّخَيْلِ.

وَأَمَّا الْوُجُودُ الْخَيَالِيُّ فَمَثَالُهُ قَوْلُهُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ «كَأَنِّي أَنْظُرُ إِلَى يُونُسَ بْنَ مَتَّى عَلَيْهِ عِبَاءَ تَانِ قَطْوَانِيَّاتَنِ يُلْبِيَ وَتُجْبِيَ الْجِبَابَ وَاللَّهُ تَعَالَى يَقُولُ لَهُ لَبِيْكَ يَا يُونُس» وَالظَّاهِرُ أَنَّ هَذَا إِنْبَاءً عَنْ تَمْثِيلِ الصُّورَةِ فِي حَيَّالِهِ إِذْ كَانَ وُجُودُ هَذِهِ الْحَالَةِ سَابِقًا عَلَى وُجُودِ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَقَدْ انْعَدَمَ ذَلِكَ فَلَمْ يَكُنْ مَوْجُودًا فِي الْحَالِ.

وَلَا يَبْعُدُ أَنْ يُقَالَ أَيْضًا، تَمَثَّلُ هَذَا فِي حِسَّهِ حَتَّى صَارَ يُشَاهِدُهُ كَمَا يُشَاهِدُ النَّائِمُ الصُّورَ وَلَكِنْ قَوْلُهُ كَأَنِّي أَنْظُرُ يُشَعِّرُ بِأَنَّهُ لَمْ يَكُنْ حَقِيقَةَ النَّظَرِ بَلْ كَالنَّظَرِ، وَالْعَرَضِ التَّفهِيمِ بِالْمِثَالِ لَا عَيْنٌ هَذِهِ الصُّورَةُ، وَعَلَى الْجُمْلَةِ فَكُلُّ مَا يَتَمَثَّلُ فِي مَحْكَمَةِ الْخَيَالِ فَيَتَصَوَّرُ أَنَّ يَتَمَثَّلُ فِي مَحْكَمَةِ الْابْصَارِ فَيَكُونُ ذَلِكَ مَشَاهِدَةً وَقَلَّ مَا يَتَمَيَّزُ بِالْبُرْهَانِ إِسْتِحَالَةُ الْمُشَاهِدَةِ فِيمَا يُتَصَوَّرُ فِيهِ التَّخَيْلُ.

وَأَمَّا الْوُجُودُ الْعَقْلِيُّ فَمَثَلُهُ كَثِيرَةٌ فَاقْتَنَعَ مِنْهَا بِمِثَالَيْنِ : أَحَدُهُمَا : قَوْلُهُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ «آخِرُ مَنْ يَخْرُجُ مِنَ النَّارِ يُعْطَى مِنَ الْجَنَّةِ عَشْرَةً أَمْتَالًا هَذِهِ الدُّنْيَا» فَإِنَّ ظَاهِرَ هَذَا يُشَيرُ إِلَى أَنَّهُ عَشْرَةً أَمْتَالًا بِالْطُّولِ وَالْعَرَضِ وَالْمِسَاحَةِ وَهُوَ التَّفَاؤُتُ الْحِسَيِّ وَالْخَيَالِيُّ ثُمَّ قَدْ يَتَعَجَّبُ فِي قَوْلِ : إِنَّ الْجَنَّةَ فِي السَّمَاءِ كَمَا دَلَّتْ عَلَيْهِ ظَلَّوْهُ

وَسَلَمَ عَنِ الْعَرْشِ وَالْكُرْسِيِّ وَالسَّمَوَاتِ السَّبْعِ فَلِنَهُ يَجْرِي عَلَى ظَاهِرِهِ وَلَا يُتَأْوَلُ إِذْ هَذِهِ أَجْسَامٌ مَوْجُودَةٌ فِي أَنْفُسِهَا أَدْرِكَتْ بِالْحِسَسِ وَالْخَيَالِ أَوْ لَمْ تُدْرِكْ.

وَأَمَّا الْوُجُودُ الْحِسَيِّ فَمَثَلُهُ فِي التَّأْوِيلَاتِ كَثِيرَةٌ وَاقْتَنَعَ مِنْهَا بِمِثَالَيْنِ :

أَحَدُهُمَا : قَوْلُ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ «يُؤْتَى بِالْمَوْتِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ فِي صُورَةِ كَبِشٍ أَمْلَحٍ فَيُيَذْبَحُ بَيْنَ الْجَنَّةِ وَالنَّارِ» فَإِنَّ مَنْ قَامَ عِنْدَهُ الْبُرْهَانُ عَلَى أَنَّ الْمَوْتَ عَرَضٌ أَوْ عَدَمٌ عَرَضٌ، وَأَنَّ قَلْبَ الْعَرَضِ جِسْمًا مُسْتَحِيلٍ، غَيْرُ مَقْدُورٍ يُنَزَّلُ الْخَبَرَ عَلَى أَنَّ أَهْلَ الْقِيَامَةِ يُشَاهِدُونَ ذَلِكَ وَيَعْتَقِدُونَ أَنَّهُ الْمَوْتُ، وَيَكُونُ ذَلِكَ مَوْجُودًا فِي حِسَّهِمْ لَا فِي الْخَارِجِ وَيَكُونُ سَبَبًا لِحُصُولِ الْبَيْقَيْنِ بِالْيَاسِ عَنِ الْمَوْتِ بَعْدَ ذَلِكَ إِذْ الْمَذْبُوحُ مَيْتُوسٌ مِنْهُ. وَمَنْ يُقِيمُ عِنْدَهُ هَذَا الْبُرْهَانَ فَعَسَاهُ يَعْتَقِدُ أَنَّ نَفْسَ الْمَوْتِ يَنْقُلِبُ كَبِشاً فِي ذَاتِهِ وَيَذْبَحُ.

الْمِثَالُ الثَّانِي : قَوْلُ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ «عُرِضَتْ عَلَيَّ الْجَنَّةُ فِي عَرَضِ هَذَا الْحَائِطِ» فَمَنْ قَامَ قَامَ عِنْدَهُ الْبُرْهَانُ عَلَى أَنَّ الْأَجْسَامَ لَا تَتَدَاخَلُ، وَأَنَّ الصَّغِيرَ لَا يَسْعَ الْكَبِيرَ حِمَكَ ذَلِكَ عَلَى أَنَّ نَفْسَ الْجَنَّةِ لَمْ تَنْتَقِلْ إِلَى الْحَائِطِ، لَكِنْ تَمَثَّلَ لِلْحِسَسِ صُورَتُهَا فِي الْحَائِطِ حَتَّى كَأَنَّهُ يُشَاهِدُهَا. وَلَا يُمْتَنَعُ أَنْ يُشَاهِدَ مِثَالًا شَيْءٍ كَبِيرٍ فِي حِرْمٍ صَغِيرٍ كَمَا تُشَاهِدُ السَّمَاءَ فِي مَرْأَةٍ صَغِيرَةٍ، وَيَكُونُ ذَلِكَ إِبْصَارًا مُفَارِقًا لِمُجَرَّدِ تَخَيِّلِ صُورَةِ الْجَنَّةِ إِذْ

فَإِنَّهُ قَدْ وَرَدَ فِي حَدِيثٍ أَخْرَى (إِنَّ أَوْلَى مَا خَلَقَ اللَّهُ تَعَالَى الْقَلْمَ) فَإِنَّ لَمْ يَرْجِعْ ذَلِكَ إِلَى التَّعْقِلِ تَنَاقُضُ الْحَدِيثَيْنَ، وَيَجُوزُ أَنْ يَكُونَ لِشَيْءٍ وَاحِدًا سَمَاءً كَثِيرًا” بِاعْتِبَارِ أَنَّ مُخْتَلِفَةَ فِيْسَمَّى عَقْلًا بِاعْتِبَارِ ذَاتِهِ وَمَلَكًا بِاعْتِبَارِ نِسْبَتِهِ إِلَى اللَّهِ تَعَالَى فِي كَوْنِهِ وَاسْطَةَ بَيْنَهُ وَبَيْنَ الْخَلْقِ، وَقَلَمًا بِاعْتِبَارِ إِضافَتِهِ إِلَى مَا يَصْدُرُ مِنْهُ مِنْ نَقْشِ الْعِلُومِ بِالْأَهَامِ وَالْوَحْيِيِّ كَمَا يُسَمَّى جَبْرِيلُكُ (وَحْدًا بِاعْتِبَارِ ذَاتِهِ، وَدَامِرَةً بِاعْتِبَارِ مَا أُوْدِعَ مِنْ الْأَسْرَارِ، وَدَامِرَةً بِاعْتِبَارِ قُدْرَتِهِ، وَشَدِيدَ الْقَوَى بِاعْتِبَارِ كَمَالِ قُوَّتِهِ، وَمَكِينًا عِنْدَ ذِي الْعَرْشِ بِاعْتِبَارِ قُرْبِ مَنْزِلَتِهِ، وَمُطَاعًا بِاعْتِبَارِ كَوْنِهِ مَتَّبِعًا فِيْ حَقِّ الْمُعْضِ الْمَلَائِكَةِ، وَهَذَا الْقَائِلُ يَكُونُ قَدْ أَثْبَتَ قَلْمًا وَيَدًا عَقْلِيًّا لَا حِسَيًّا وَخَيَالِيًّا، وَكَذَلِكَ مَنْ ذَهَبَ إِلَى أَنَّ الْيَدَ عِبَارَةً” عَنْ صِفَةِ اللَّهِ تَعَالَى إِمَّا الْقُدْرَةِ أَوْ غَيْرِهَا كَمَا اخْتَلَفَ فِيهِ الْمُتَكَلِّمُونَ.

وَإِمَّا الْوُجُودُ الشَّبَهِيُّ فَمَثَالُهُ الْغَضَبُ وَالشَّوْقُ وَالْفَرَحُ وَالصَّبْرُ وَغَيْرُ ذَلِكَ مِمَّا وَرَدَ فِي حَقِّ اللَّهِ تَعَالَى فَإِنَّ الْغَضَبَ مَثَلًا حَقِيقَتُهُ أَنَّهُ غَلَيَانٌ دَمَ الْقَلْبِ لِرَادَةِ التَّشْفِيِّ، وَهَذَا لَا يَنْفَكُ عَنْ نَقْصَانِ وَأَلَمِ فَمَنْ قَامَ عِنْدَهُ التَّبْرَهَانُ عَلَى اسْتِحَالَةِ ثُبُوتِ نَفْسِ الْغَضَبِ لِلَّهِ تَعَالَى ثُبُوتًا ذَاتِيًّا وَحِسَيًّا وَخَيَالِيًّا وَعَقْلِيًّا نَزَلَهُ عَلَى ثُبُوتِ صِفَةِ أَخْرَى يَصْدُرُ مِنْهَا مَا يَصْدُرُ مِنْ الْغَضَبِ كِلَّا رَادَةِ الْعِقَابِ؛ وَالرَّادَةُ لَا تَنَاسِبُ الْغَضَبَ فِي حَقِيقَتِهِ وَلَكِنْ فِي صِفَةِ مِنَ الصَّفَاتِ وَتَفَارِنَهَا، وَأَثَرَ مِنَ الْأَثَارِ يَصْدُرُ عَنْهَا وَهُوَ الْإِلَامُ - فَهَذِهِ دَرَجَاتُ التَّأْوِيلَاتِ.

الْأَخْبَارُ فَكَيْفَ تَسْعِ السَّمَاءَ لِعَشْرَةِ أَمْتَالِ الدَّهْنِيَّةِ وَالسَّمَاءَ أَيْضًا مِنَ الدَّهْنِيَّاتِ، وَقَدْ يَقْطَعُ الْمُتَأْوِلُ هَذَا التَّعْجِلُ فَيَقُولُ الْمُرَادُ بِهِ تَفَالُوتًا مَعْنَوِيًّا عَقْلِيًّا لَا حِسَيًّا وَلَا خَيَالِيًّا كَمَا يُقَالُ مَثَلًا هَذِهِ الْجَوْهَرَةُ أَصْعَافُ الْقِرْشِ أَيْ فِي (رُوحِ الْمَالِيَّةِ)، وَمَعْنَاهَا الْمُذَرِّكُ عَقْلًا دُونَ مِسَاحَتِهَا الْمُذَرِّكَةِ بِالْحِسْنَةِ وَالْتَّخِيلِ .

الْمِثَالُ الثَّانِيُّ : قَوْلُهُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ «إِنَّ اللَّهَ تَعَالَى خَمْرٌ طِينَةُ آدَمَ بِيَدِهِ أَرْبَعِينَ صَبَاحًا» فَقَدْ أَثْبَتَ لِلَّهِ تَعَالَى يَدَهُ وَمَنْ قَامَ عِنْدَهُ التَّبْرَهَانُ عَلَى اسْتِحَالَةِ يَدِ اللَّهِ تَعَالَى هِيَ جَارِحةٌ مَحْسُوْسَةً أَوْ مُتَخَيَّلَةً” فَإِنَّهُ يُتَبَّثُ لِلَّهِ سُبْحَانَهُ يَدًا (رُوحَانِيَّةً عَقْلِيَّةً، أَعْنَى أَنَّهُ يُتَبَّثُ مَعْنَى الْيَدِ وَحَقِيقَتِهَا وَرُوحَهَا دُونَ صُورَتِهَا .

إِنَّ رُوحَ الْيَدِ وَمَعْنَاهَا مَا بِهِ يَبْطَشُ وَيُقْعَدُ وَيُعْطَى وَيُمْنَعُ وَاللَّهُ تَعَالَى يُعْطِي وَيَمْنَعُ بِوَاسِطةِ مَلَائِكَتِهِ كَمَا قَالَ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ «أَوْلَى مَا خَلَقَ اللَّهُ الْعَقْلُ فَقَالَ يَكَ أَعْطِي وَبَكَ أَمْنَعُ» وَلَا يُمْكِنُ أَنْ يَكُونَ الْمُرَادُ بِذَلِكَ الْعَقْلَ عَرَضًا كَمَا يُعْتَقِدُهُ الْمُتَكَلِّمُونَ، إِذَا لَا يُمْكِنُ أَنْ يَكُونَ الْعَرَضُ أَوْلَى مَحْبُلَوْفٍ، بَلَى، يَكُونُ عِبَارَةً عَنْ ذَاتِ مَلَكٍ مِنَ الْمَلَائِكَةِ يُسَمَّى عَقْلًا مِنْ حَيْثُ يَعْقُلُ الْأَشْيَاءَ بِجَوْهَرِهِ وَذَاتِهِ مِنْ غَيْرِ حَاجَةِ إِلَى تَعْلِمٍ، وَرَبِّمَا يُسَمَّى قَلْمًا بِاعْتِبَارِ أَنَّهُ تُنْقَشِّ بِهِ حَقَائِقُ الْعِلُومِ فِي الْأَلْوَاحِ قُلُوبُ الْأَنْبِيَاءِ وَالْأَوْلَيَاءِ وَسَائِرِ الْمَلَائِكَةِ وَخَيَالِ الْهَامَاءِ .

## الفصل السادس

### ضرورة التأویل مفروضة على جميع الفرق

اعلم أن كل من نزل قوله من أقوال صاحب الشرع على درجة من هذه الدرجات ف فهو من المصدقين، وإنما التكذيب أن ينفي جميع هذه المعانى، ويزعم أن ما قاله لا معنى له وإنما هو كذب "محض" وغرضه فيما قاله التلبيس أو مصلحة الدين، وذلك هو الكفر المحض والزندقة، ولا يلزم كفر المؤولين ماداموا لا زمرون التأویل كما سنشير إليه: وكيف يلزم الكفر بالتأویل، وما من فريق من أهل الإسلام إلا وهو مضطرب إليه.

فأبعد الناس عن التأویل أحمد بن حنبل رحمة الله عليه وأبعد التأویلات عن الحقيقة وأغربها أن تجعل الكلام مجازاً أو استعارة وهو الوجود العقلي والوجود الشبهي، والحنبلية مضطرب إليه وقائل "به". فقد سمعت الثقات من أئمة الحنابلة ببغداد يقولون إن أحمد بن حنبل رحمة الله صرّح بتأویل ثلاثة أحاديث فقط، أحدها قوله صلى الله عليه وسلم «الحجر الأسود يمین الله في الأرض». والثاني: قوله صلى الله عليه وسلم «قلب المؤمن بين أصبعين من أصابع الرحمن». والثالث: قوله صلى الله عليه وسلم «إنّي لأجد نفسي الرحمن من قبل اليه».

فإنظر الآن كيف أوكل هذا حيث قام التبرهان عنده على استحالة ظاهره، فيقول التيمين تقبّل

في العادة تقرباً إلى صاحبها، والحجر الأسود يقربك أيضاً تقرباً إلى الله تعالى فهو مثل التيمين لا في ذاته ولا في صفات ذاته ولكن في عارض من عوارضه قسمية لذلك يمیننا - وهذا الوجود هو الذي سميته الوجود الشبهي وهو أبعد وجوه التأویل، فانظر كيف اضطر إليه أبعد الناس عن التأویل - وكذلك لما استحال عنده وجود الأصبعين لله تعالى حسناً إذ من فتن عن صدره ولم يشاهد فيه أصبعين، فتأوله على روح الأصبعين وهي الاصبع العقلية الروحانية. أعني أن روح الاصبع ما به يتيسر تقليل الأشياء. وقلب الإنسان بين لمة الملك ولمة الشيطان وبهذا يقلب الله تعالى القلوب فكثيراً بالأصبعين عنهم.

وانما اقتصر أحمد ابن حنبل رضي الله عنه على تأویل هذه الأحاديث الثلاثة لأنّه لم تظهر عنده الاستحالة إلا في هذا القدر لأنّه لم يكن معيناً في السنّة لظاهره ذلك في الاختصاص بجهة فوقة وغيره مما لم يتّأوله، والأشعرى والمعتزلي لزيادة بحثهما تجاوزاً إلى تأویل ظواهر كثيرة وأقرب الناس إلى الحنابلة في أمور الآخرة الأشعريّة وفقهم الله فإنّهم قرروا فيها أكثر الظواهر إلا يسيراً، والمُعتزلة أشدّ منهم توغلاً في التأویلات وهم مع هذا - أعني الأشعريّة - يضطربون أيضاً إلى تأویل أمور كما ذكرناه من قوله إنه يُؤتى بالموت في صورة كبسٍ أملح، وكما ورد من وزن الأعمال بالميزان.

فَإِنَّهُ إِذَا ثَبَّتْ تَضَمَّنَ الْجَمْعَ . فَإِنْ تَعَذَّرَ فَالْوُجُودُ  
الْحِسَيْيِيُّ فَإِنَّهُ إِنْ ثَبَّتْ تَضَمَّنَ مَا بَعْدَهُ . فَإِنْ تَعَذَّرَ  
فَالْوُجُودُ الْخَيَالِيُّ أَوِ الْعَقْلِيُّ . وَإِنْ تَعَذَّرَ فَالْوُجُودُ  
الشَّبَهِيُّ الْمَجَازِيُّ وَلَا رُخْصَةٌ لِلِّتَعْدُولِ عَنْ دَرَجَةِ إِلَى مَا  
دُونَهَا إِلَّا بِضَرْرَةِ الْبُرْهَانِ .

فَيَرْجِعُ الْخِتَالُفُ عَلَى التَّحْقِيقِ إِلَى الْبَرَاهِينِ : إِذَا  
يَقُولُ الْحَنْبَلِيُّ لَا بُرْهَانٌ عَلَى اسْتِحَالَةِ اخْتِصَاصِ  
الْبَارِيِّ بِجَهَةِ فَوْقٍ . وَيَقُولُ الْأَشْعَرِيُّ لَا بُرْهَانٌ عَلَى  
اسْتِحَالَةِ الرُّؤْيَةِ . وَكَانَ كُلُّ وَاحِدٍ لَا يَرْضِي بِمَا ذَكَرَهُ  
الْخَصْمُ وَلَا يَرَاهُ دَلِيلًا قَاطِعًا . وَكَيْفَمَا كَانَ فَلَا يَنْبَغِي  
أَنْ يُكَفَّرَ كُلُّ قَرِيقٍ خَصْمَهُ بِأَنَّ يَرَاهُ غَالِطًا فِي  
الْبُرْهَانِ . نَعَمْ يَجُوزُ أَنْ يُسَمِّيَهُ ضَلَالًا أَوْ مُبْتَدَعًا : أَمَّا  
ضَلَالُ فِينَ حَيْثُ أَنَّهُ ضَلَّ عَنِ الطَّرِيقِ عَنْهُ ، وَإِمَّا  
مُبْتَدَعًا فَمِنْ حَيْثُ أَنَّهُ ابْتَدَعَ قَوْلًا لَمْ يُعْهَدْ مِنْ  
السَّلَفِ الصَّالِحِ التَّصْرِيْحُ بِهِ إِذَا مَشْهُورٌ فِيمَا بَيْنَ  
السَّلَفِ أَنَّ اللَّهَ تَعَالَى يُرَى : فَيَقُولُ الْقَائِلُ لَا يُرَى  
بِدُعَةً ، وَتَصْرِيْحُهُ بِتَأْوِيلِ الرُّؤْيَةِ بِدُعَةً .

بَكَ إِنْ ظَهَرَ عَنْهُ أَنَّ تِلْكَ الرُّؤْيَةَ مَعْنَاهَا  
مُشَاهِدَةُ الْقَلْبِ فَيَنْبَغِي أَنَّ لَا يُظْهِرَهُ وَلَا يَذَكُرَهُ  
لَأَنَّ السَّلَفَ لَمْ يَذَكُرُوهُ . لَكِنْ عَنْتَدْ هَذَا يَقُولُ  
الْحَنْبَلِيُّ إِثْبَاتُ الْفَوْقِ لِلَّهِ تَعَالَى مَشْهُورًا عَنْدَ  
السَّلَفِ وَلَمْ يَذَكُرْ أَحَدٌ مِنْهُمْ أَنَّ خَالِقَ الْعَالَمِ لَيْسَ  
مُبِيْنًا بِالْعَالَمِ وَلَا مُنْفَصِلًا وَلَا دَاخِلًا وَلَا خَارِجًا وَأَنَّ  
الْجَهَاتَ السَّتَّ خَالِيَّةٌ عَنْهُ ، وَأَنَّ نِسْبَةَ جَهَةِ فَوْقِ  
إِلَيْهِ كَنْسِبَةَ جَهَةِ تَحْتٍ ، فَهَذَا قَوْلٌ بِدُعَعَةٍ إِذَا بِدُعَةً  
عِبَارَةً عَنْ أَحْدَاثِ مَقَالَةٍ غَيْرِ مَأْثُورَةٍ عَنِ السَّلَفِ .

فَإِنْ الْأَشْعَرِيُّ أَوْلَ وَزْنُ الْأَعْمَالِ فَقَالَ تُوزَّنَ  
صَحَافَتُ الْأَعْمَالِ وَيَخْلُقُ اللَّهُ فِيهَا أَوْزَانًا بِقَدْرِ  
دَرَجَاتِ الْأَعْمَالِ - وَهَذَا رَدُّ إِلَى الْوُجُودِ الشَّبَهِيِّ  
الْبَعِيْدِ ، فَإِنَّ الصَّحَافَتَ أَجْسَامًا كُتِّبَتْ فِيهَا رُفُومٌ تَدْكُ  
بِالْإِصْطِلَاحِ عَلَى أَعْمَالٍ هِيَ أَعْرَاضٌ فَلَيْسَ الْمَوْزُونُ  
إِذَا التَّعْمَلُ ، بَلْ مَحْكُمٌ نَقْشٌ يَدْكُ بِالْإِصْطِلَاحِ عَلَى  
الْعَمَلِ . وَالْمُعْتَزِلِيُّ تَأْوِيلُ نَفْسِ الْمِيزَانِ وَجَعَلَهُ  
كَنْيَاةً عَنْ سَبَبِهِ يَنْكَشِفُ لِكُلِّ وَاحِدٍ مِقْدَارُ عَمَلِهِ  
وَهُوَ أَبْعَدُ عَنِ التَّعْسُفِ فِي التَّأْوِيلِ بِوَزْنِ الصَّحَافَتِ .  
وَلَيْسَ الْغَرَضُ تَصْحِيحُ أَحَدِ التَّأْوِيلَيْنِ بَلْ تَعْلَمُ أَنَّ  
كُلُّ فَرِيقٍ وَإِنْ بِالْعَلْمِ فِي مُلَازْمَةِ الظَّاهِرِ فَهُوَ مُضْطَرٌ  
إِلَى التَّأْوِيلِ إِلَّا أَنْ يُجَاهِزَ الْحَدَّ فِي الْغَبَابَةِ وَالْتَّجَاهِلِ  
فَيَقُولُ الْحَجَرُ الْأَسْوَدُ يَمِينُ تَحْقِيقًا ، وَالْمَوْتُ وَإِنْ كَانَ  
عَرْضًا فِي سَتْحِيْكِ فَيَنْتَقِلُ كَبُشًا بِطَرِيقِ الْإِنْقَلَابِ ،  
وَالْأَعْمَالِ وَإِنْ كَانَتْ أَعْرَاضًا وَقَدْ عَدَمَتْ فَتَنَتَقِلُ إِلَى  
الْمِيزَانِ وَيَكُونُ فِيهَا أَعْرَاضٌ هِيَ التَّقْلِيلُ ، وَمَنْ يَنْتَهِي  
إِلَى هَذَا الْحَدَّ مِنِ الْجَهَلِ فَقَدْ اتَّخَلَعَ مِنْ رَبْقَةِ  
الْعَقْلِ .

## الفصل السابع شرط التأويل ، البرهان القاطع

فَاسْمَعْ إِنَّ قَانُونَ التَّأْوِيلِ : فَقَدْ عَلِمْتَ اتَّفَاقَ  
الْفَرْقَ عَلَى هَذِهِ الدَّرَجَاتِ الْخَمْسِ فِي التَّأْوِيلِ وَإِنْ  
شَيْئًا مِنْ ذَلِكَ لَيْسَ مِنْ حَيْزِ التَّكَذِيبِ . وَاتَّفَقُوا أَيْضًا  
عَلَى أَنَّ جَوَازَ ذَلِكَ مَوْقُوفٌ عَلَى قِيَامِ الْبُرْهَانِ عَلَى  
اسْتِحَالَةِ الظَّاهِرِ ، وَالظَّاهِرُ الْأَوَّلُ هُوَ الْوُجُودُ الذَّاتِيُّ

ولكن لا يستحيل منهم الاختلاف أيضاً إما لقصور بعضهم عن إدراك تمام شرطه. وإما في رجوعهم في النظر إلى محض القرية والطبع دون الوزن بالميزان، كالذى يرجع بعد تمام تعليم العروض في الشعر إلى الذوق لاستثنائه عرض كُل شعر على العرض. فلا يبعد أن يغلط، وإما لاختلافهم في العلوم التي هي مقدمات البراهين. فإن من العلوم التي هي أصول البراهين تجريبية وتوارثية وغيرها، والناس يختلفون في التجربة والتواتر فقد يتواتر عند واحد ما لا يتواتر عند غيره. وقد يتواتر تجربة ما لا يتواتر غيره. وإنما لالتباس قضايا الوهم يقضى العقل. وإنما لالتباس الكلمات المشهورة المحمدودة بالضروريات والآوليات كما فصلنا ذلك في كتاب (محك النظر) ولكن بالجملة إذا حصلوا تلك الموارين وحققوها أمكنتهم الوقف عند ترك العناد، على موقع الغلط على يسر.

### الفصل الثامن : تأويل أصول العقائد بدون برهان قاطع يؤدي إلى التكفير

من الناس من يجادل إلى التأويل بعللات الظنون من غير برهان قاطع ولا ينبغي أن يجادل، أيضاً إلى كفره في كُل مقام بذلك ينظر فيه. فإن كان تأويله في أمر لا يتعلّق بأصول العقائد و مهماتها. فلا تكفره وذلك كقول بعض الصوفية إن المُراد ببرؤية الخليل عليه السلام الكوكب والقمر والشمس،

وعند هذا يتضح لكن أن هاهنا مقامين . أحدهما : مقام عوام الخلق. والحق فيه الاتّباع والكفر عن تغيير الظواهر (أساً، والحدّر) عن إبداع التصريح بيّن ويل لم تصرّح به الصحابة وحسّم بباب السؤال (أساً والزجر) عن الخوض في الكلام والبحث، واتّباع ما تشابه من الكتاب والسنة. كما روي عن عمر رضي الله عنه أنه سأله سائل عن أيّتى متعارضين فعلاه بالذرّة، وكما روى عن مالك رحمه الله أنه سُئل عن الاستواء فقال الاستواء معلوم" والإيمان به واجب" والكيفية مجهولة" ، والسؤال عنده بدعة".

المقام الثاني : بين النّظار الذين اضطربت عقائدهم الماثورة المرويّة فينبغي أن يُكون بحثهم يقدر الضرورة، وتركّهم الظاهر بضرورة البرهان القاطع. ولا ينبغي أن يُكفر بعضهم بعضاً لأن يراه غالطاً فيما يعتقد برهاناً فإن ذلك ليس أمراً هيئاً، سهلاً المدرك ول يكن للبرهان بينهم قانون" متفق" عليه يعترف كلهم به. فإنهم إذا لم يتفقوا في الميزان لم يمكنهم رفع الخلاف بالوزن، وقد ذكرنا الموارين الخمسة في كتاب (القسطاس المستقيم) وهي التي لا يتصور الخلاف فيها بعد فهمها أصلاً، بل يعترف كُل من فهمها بأنها مدارك اليقين قطعاً والمحصلون لها يسهّل عليهم عقد الإنصاف والانتصاف وكشف الغطاء ورفع الاختلاف.

قد ذكر حال نهايته، ثم (جَعَ إِلَى ذَكْرِ بِدَائِتِهِ - فهذه وأمثالها ظُنُونٌ) يظنُها بَرَاهِينٌ مَنْ لَا يَعْرُفُ حقيقة الْبُرْهَان وَشَرْطُهِ - فهذا جِنْسٌ تَأْوِيلُهُمْ.

وقد تَأَوَّلُوا الْعَصَمَ وَالنَّعْلَى فِي قَوْلِهِ تَعَالَى (فَأَخْلَعَ نَعْلَيْكَ) (13) وَقَوْلِهِ (وَأَلْقِ مَا فِي يَمِينِكَ) (14) وَلَعَكَ الظَّنُّ فِي مِثْلِ هَذِهِ الْأُمُورِ التَّيْنِيَّةِ لَا تَتَعَلَّقُ بِأَصُولِ الاعْتِقَادِ تَجْرِي مَجْرَى الْبُرْهَانِ فِي أَصُولِ الاعْتِقَادِ فَلَا يُكْفَرُ فِيهِ وَلَا يُبَدِّعُ . نَعَمْ إِنْ كَانَ فَتَحُّ هَذَا الْبَابِ يُؤْدِي إِلَى تَشْوِيشِ قُلُوبِ الْعَوَامِ فَيُبَدِّعُ بِهِ خَاصَّةَ صَاحِبِهِ فِي كُلِّ مَا لَمْ يُؤْثِرْ عَنِ السَّلْفِ ذَكْرُهُ، وَيَقْرُبُ مِنْهُ قَوْلُ بَعْضِ الْبَاطِنِيَّةِ أَنَّ عَجَلَ السَّامِرِيَّ مُؤْوِلٌ إِذْ كَيْفَ يَخْلُو خَلْقُ كَثِيرٍ عَنْ عَاقِلٍ يَعْلَمُ أَنَّ الْمُتَّخِذَ مِنَ الْذَّهَبِ لَا يَكُونُ إِلَهًا . وَهَذَا أَيْضًا ظَنٌّ إِذْ لَا يَسْتَحِيُّ أَنْ تَنْتَهِيَ طَائِفَةٌ مِنَ النَّاسِ إِلَيْهِ كَعِبَةُ الْأَصْنَامِ، وَكَوْنُهُ نَادِرًا لَا يُورِثُ يَقِينًا.

وَأَمَّا مَا يَتَعَلَّقُ مِنْ هَذَا الْجِنْسِ بِأَصُولِ الْعَقَائِدِ الْمُهِمَّةِ فَيَجِبُ تَكْفِيرُ مَنْ يُغَيِّرُ الظَّاهِرَ بِغَيْرِ بُرْهَانٍ قاطعٍ، كَالَّذِي يَنْكُرُ حَشْرَ الْأَجْسَادِ وَيَنْكُرُ الْعُقُوبَاتِ الْحِسَيَّةِ فِي الْآخِرَةِ بِظُنُونٍ وَأَوْهَامٍ وَاسْتِبْعَادَاتٍ مِنْ غَيْرِ بُرْهَانٍ قاطعٍ. فَيَجِبُ تَكْفِيرُهُ قَطْعِيًّا إِذْ لَا بُرْهَانٌ عَلَى اسْتِحَالَةِ رَدِ الْأَرْوَاحِ إِلَى الْأَجْسَادِ، وَذِكْرُ ذَلِكَ عَظِيمُ الضَّرَرِ فِي الدِّينِ فَيَجِبُ تَكْفِيرُ كُلِّ مَنْ تَعَلَّقَ بِهِ وَهُوَ مَذْهَبُ أَكْثَرِ الْفَلَاسِفَةِ .

13 - سورة طه : 12 .

14 - راجع : سورة طه : 19 .

وَقَوْلُهُ «هَذَا (بَيْ) (11) غَيْرُ ظَاهِرِهَا، بَلْ هِيَ جَوَاهِرُ نُورَانِيَّةٍ مَلْكِيَّةٍ وَنُورُانِيَّةٍ عَقْلِيَّةٍ لَا حِسَيَّةٍ وَلَهَا دَرَجَاتٍ فِي الْكَمَالِ . وَنِسْبَةٌ مَا بَيْنَهَا فِي التَّفَاقُوْتِ كَنِسْبَةِ الْكَوْكَبِ وَالْقَمَرِ وَالشَّمْسِ . وَيُسْتَدِكُ عَلَيْهِ بِأَنَّ الْخَلِيلَ عَلَيْهِ السَّلَامُ أَجَّلُ مِنْ أَنْ يَعْتَقِدَ فِي جِسْمٍ أَنَّهُ إِلَهٌ حَتَّى يَحْتَاجَ إِلَى أَنْ يُشَاهِدَ أَفْوَلَهُ .

أَفَتَرَى أَنَّهُ لَوْ لَمْ يَأْفُلْ أَكَانَ يَتَخَذُهُ إِلَهًا وَلَوْ لَمْ يَعْرُفْ اسْتِحَالَةَ الْأَلَهِيَّةِ مِنْ حَيْثُ كَوْنِهَا جِسْمًا مُقَدَّرًا، وَاسْتَدِكُ بِأَنَّهُ كَيْفَ يُمْكِنُ أَنْ يَكُونُ أَوَّلُ مَا رَأَهُ الْكَوْكَبُ وَالشَّمْسُ هِيَ الْأَظْهَرُ وَهِيَ أَوَّلُ مَا يُرَى . وَاسْتَدِكُ بِأَنَّ اللَّهَ تَعَالَى قَالَ أَوَّلًا «وَكَذَلِكَ نُرِيَ أَبْرَاهِيمَ مَلَكُوتَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ» (12) ثُمَّ حَكَى هَذَا الْقَوْلُ فَكَيْفَ يُمْكِنُ أَنْ يَتَوَهَّمَ ذَلِكَ بَعْدَ كَشْفِ الْمَلَكُوتِ لَهُ - وَهَذِهِ دَلَالَاتٌ ظَنَنِيَّةٌ وَلَيْسَتْ بَرَاهِينَ .

أَمَا قَوْلُهُ هُوَ أَجَّلُ مِنْ ذَلِكَ فَقَدْ قِيلَ إِنَّهُ كَانَ صَبِيًّا لِمَا جَرِيَ لَهُ ذَلِكَ وَلَا يَبْعُدُ أَنْ يَخْطُرَ لِمَنْ سَيَكُونُ نَبِيًّا فِي صِبَاهِ مِثْلُ هَذَا التَّخَاطِرِ ثُمَّ يَتَجَلَّ ذَهَبُهُ عَلَى قُرْبٍ وَلَا يَبْعُدُ أَنْ تَكُونَ دَلَالَةً الْأَفْوَلِ عَلَى حُدُوثِ عِنْدِهِ أَظْهَرٌ مِنْ دَلَالَةِ التَّقْدِيرِ وَالْجِسْمِيَّةِ، وَأَمَّا رُؤْيَا الْكَوْكَبِ أَوَّلًا فَقَدْ رُوِيَ أَنَّهُ كَانَ مُحْبُوسًا فِي صِبَاهِ فِي غَارٍ وَإِنَّمَا خَرَجَ بِاللَّيْلِ .

وَأَمَّا قَوْلُهُ تَعَالَى أَوَّلًا (وَكَذَلِكَ نُرِي إِبْرَاهِيمَ مَلَكُوتَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ) فَيَجْزُوزُ أَنْ يَكُونَ اللَّهُ تَعَالَى

11 - سورة الأنعام : 76 .

12 - سورة الأنعام : 75 .

خلافه، والفلسفى لا يقتصر على مجاوزته للظاهر على ما يقبح التأويل على قرب أو على بعد، وأما الرندقة المطلقة فهو أن تذكر أصل المعاد عقلياً وحسياً وتنكر الصانع للعالم أصلاً ورأساً. وأما إثبات المعاد بنوع عقلي مع نقى الآلام والذات الحسية وإثبات الصانع مع نقى علمه بتفاصيل العلوم فهي زندقة مقيدة بنوع اعتراف يصدق الأنبياء، وظاهر ظنّي" - والعلم عند الله أن هؤلاء هم المرادون بقوله عليه الصلاة والسلام ستفترق أمتي بضعا وسبعين فرقة كثعم في الجنة إلا زندقة وهي فرقة "هذا لفظ الحديث في بعض الروايات، وظاهر الحديث يذكر على أنه أراد به زندقة من أمته، إذ قال "ستفترق أمتي" ومن لم يعترف بذاته فليس من أمته والذين ينكرون أصل المعاد وأصل الصانع فليسوا معتبرين بذاته إذ يزعمون أن الموت عدم ماحض، وأن العالم لم يزك كذلك موجوداً بذاته من غير صانع ولا يؤمنون بالله ولا بالتاليوم الآخر، وبينسون الأنبياء إلى التلبيس، فلا يمكن نسبتهم إلى الأمة فإذاً لا معنى لزندقة هذه الأمة إلا ما ذكرناه.

#### الفصل التاسع :

**التكفير بين الاعتبارات النظرية والشرعية : مفهوم الضرر**  
اعلم أن شرح ما يكفر به وما لا يكفر به يستدعي تفصيلاً طويلاً يقتصر إلى ذكر كُل المقالات والمذاهب، وذكر شبهة كُل واحد، ودليله وجنه

وكذلك يجب تكذيب من قال منهم أن الله تعالى لا يعلم إلا نفسه أو لا يعلم إلا الكليات، فاما المأمور الجزئية المتعلقة بالأشخاص فلا يعلمها، لأن ذلك تكذيب للرسول صلى الله عليه وسلم قطعاً وليس من قبيل الدرجات التي ذكرناها في التأويل، إذ أدلة القرآن والأخبار على تفهيم حشر الأحساد وتفهيم تعلق علم الله تعالى بتفصيل كُل ما يجري على الأشخاص مجاوزاً حداً لا يقبح التأويل، وهم معتبرون بيان هذا ليس من التأويل ولكن قالوا لما كان صلاح الخلق في أن يعتقدوا حشر الأجساد لقصور عقولهم عن فهم المعاد العقلي، وكان صلاحهم في أن يعتقدوا أن الله تعالى عالم بما يجري عليهم ورقيب عليهم ليورث ذلك رغبة ورهبة في قلوبهم جاز للرسول عليه السلام أن يفهّم ذلك وليس يكذب من أصلح غيره، فقال ما فيه صلاحه وإن لم يكن كما قاله.

وهذا القول باطل قطعاً لأنَّه "تصريح بالتكذيب، ثم طلب عذر في أنه لم يكذب، ويجب إجلال منصب النبوة عن هذه الرذيلة في الصدق وإصلاح الخلق به مندودة" عن الكذب وهذه أول درجات الرندقة، وهي رتبة بين الاعتزال وبين الرندقة المطلقة فإن المعتزلة يقرب منها جهم من مناهج الفلسفة إلا في هذا الأمر الواحد، وهو أن المعتزل لا يجوز الكذب على الرسول عليه السلام بمتى هذا العذر، بل يُؤوك الظاهر مهما ظهر له بالبرهان

فلو قال قائل "مثلاً الْبَيْتُ الَّذِي يُمْكِنُ لِيَسْ  
الْكَعْبَةُ التَّيْ أَمْرَ اللَّهُ تَعَالَى بِحَجَّهَا فَهَذَا كُفَّرٌ" إِذْ  
قَدْ ثَبَّتْ تَوَاتِرًا عَنْ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ  
خِلَافَهُ، وَلَوْ أَنْكَرَ شَهادَةَ الرَّسُولِ لِذَلِكَ الْبَيْتِ بِأَنَّهُ  
الْكَعْبَةُ لَمْ يَنْفَعْهُ إِنْكَارُهُ، بَلْ ، يَعْلَمُ قَطْعًا أَنَّهُ  
مُعَانِدٌ فِي إِنْكَارِهِ إِلَّا أَنْ يَكُونَ قَرِيبَ عَهْدِ بِالاسْلَامِ،  
وَلَمْ يَتَوَاتِرْ عِنْدَهُ ذَلِكَ.

وَكَذَلِكَ مِنْ نَسَبِ عَائِشَةَ (رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا إِلَى)  
الْفَاحِشَةِ، وَقَدْ نَزَّلَ الْقُرْآنُ بِبَرَاءَتِهَا فَهُوَ كَافِرٌ، لَأَنَّ  
هَذَا وَمِثْلَهُ لَا يُمْكِنُ، إِلَّا بِتَكْذِيبِ الرَّسُولِ أَوْ إِنْكَارِ  
الْتَّوَاتِرِ، وَالْتَّوَاتِرُ يَنْكُرُهُ الْإِنْسَانُ بِلِسَانِهِ وَلَا يُمْكِنُهُ  
أَنْ يَجْهَلَهُ بِقَلْبِهِ. نَعَمْ لَوْ أَنْكَرَ مَا ثَبَّتْ بِإِخْبَارِ  
الْأَحَادِيدِ فَلَا يَلْزَمُهُ بِهِ الْكُفُرُ وَلَوْ أَنْكَرَ مَا ثَبَّتْ  
بِالْإِجْمَاعِ فَهَذَا فِيهِ نَظَرٌ، لَأَنَّ مَعْرِفَةَ كُوْنِ الْإِجْمَاعِ حُجَّةٌ  
قَاطِعَةٌ فِيهِ غُمْوُضٌ يَعْرُفُهُ الْمُحَصَّلُونَ لِعِلْمٍ أَصْلَوْ  
الْفِقْهَ. وَأَنْكَرَ النَّظَامُ كُوْنَ الْإِجْمَاعِ حُجَّةً أَصْلَأَ فَصَارَ  
كُوْنُ الْإِجْمَاعِ حُجَّةً مُخْتَلِفًا فِيهِ فَهَذَا حُكْمُ الْفُرُوعِ.

وَأَمَّا الْأَصْوُلُ الْتَّلَاثَةُ وَكُلُّ مَا لَمْ يَحْتَمِلِ التَّأْوِيلَ  
فِي نَفْسِهِ وَتَوَاتِرَ نَقْلِهِ وَلَمْ يَتَصَوَّرْ أَنْ يَقُومَ بِهِنَّانَ  
عَلَى خِلَافِهِ فَمُخَالَفَتُهُ تَكْذِيبٌ مَحْضٌ. وَمِثْلَهُ مَا  
ذَكَرْنَاهُ مِنْ حَشْرِ الْأَجْسَادِ وَالْجَنَّةِ وَالنَّارِ وَلَا حَاطَةِ عِلْمٍ  
اللَّهُ تَعَالَى بِتَفَاصِيلِ الْأَمْوَارِ. وَمَا يَتَطَرَّفُ إِلَيْهِ احْتِمَالُ  
الْتَّأْوِيلِ وَلَوْ بِالْمَجَازِ الْبَعِيدِ فَنَنْبَرِزُ فِيهِ إِلَى الْبُرْهَانِ  
فَإِنْ كَانَ قَاطِعًا وَجَبَ الْقَوْلُ بِهِ، وَلَكِنْ إِنْ كَانَ  
فِي إِظْهَارِهِ مَعَ الْعَوَامِ ضَرَرٌ لِقُصُورِ فَهْمِهِمْ فَإِظْهَارُهُ  
بِدُعَةٍ وَإِنْ لَمْ يَكُنْ الْبُرْهَانُ قَاطِعًا لِكِنْ يُفِيدُ ظَنِّا

بِعُدُّهِ عَنِ الظَّاهِرِ، وَوَجْهُ تَأْوِيلِهِ وَذَلِكَ لَا يَحْوِيهِ  
مُجَلَّدَاتٍ" وَلَا تَتَسَعُ لِشَرْحِ ذَلِكَ أَوْ قَاتِي فَاقْتَنَعَ الْآنَ  
بِوَصِيَّةٍ وَقَانُونٍ.

أَمَّا الْوَصِيَّةُ فَإِنْ تَكُونُ لِسَانَكَ عَنْ أَهْلِ الْقِبْلَةِ مَا  
أَمْكَنَكَ مَادَامُوا قَاتِلِينَ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ مُحَمَّدٌ" رَسُولُ اللَّهِ  
غَيْرُ مَنَاقِصِينَ لَهُمَا وَالْمُنَافِقُونَ تَجْوِيزُهُمُ الْكَذِبُ عَلَى  
رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بِعُذْرٍ أَوْ غَيْرِ عُذْرٍ.  
فَإِنَّ التَّفَكِيرَ فِيهِ خَطَرٌ وَالسُّكُوتُ لَا خَطَرٌ فِيهِ.

وَأَمَّا الْقَاتِلُونَ فَهُوَ أَنْ تَعْلَمَ أَنَّ النَّظَرِيَاتِ قِسْمَانِ  
قِسْمٌ يَتَعَلَّقُ بِأَصْوُلِ الْقَوَاعِدِ، وَقِسْمٌ يَتَعَلَّقُ  
بِالْفُرُوعِ، وَأَصْوُلُ الْإِيمَانِ ثَلَاثَةٌ : الْإِيمَانُ بِاللَّهِ وَبِرَسُولِهِ  
وَبِالْيَوْمِ الْآخِرِ وَمَاعِدَاهُ فُرُوعٌ. وَاعْلَمُ أَنَّهُ لَا تَكْفِيرٌ فِي  
الْفُرُوعِ أَصْلًا إِلَّا فِي مَسَأَلَةٍ وَاحِدَةٍ وَهِيَ أَنْ يَنْكُرُ أَصْلًا  
دِينِيًّا عِلْمًا مِنْ الرَّسُولِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ  
بِالْتَّوَاتِرِ، لَكِنْ فِي بَعْضِهَا تَخْطِئَةٌ كَمَا فِي الْفِقْهِيَاتِ  
وَفِي بَعْضِهَا تَبْدِيعٌ كَالْخَطَرِ الْمُتَعَلَّقِ بِالإِمَامَةِ  
وَأَحْوَالِ الصَّحَابَةِ.

وَاعْلَمُ أَنَّ الْخَطَرَ فِي أَصْلِ الْإِمَامَةِ وَتَعْبِينَهَا  
وَشُرُوطِهَا وَمَا يَتَعَلَّقُ بِهَا لَا يُوجِبُ شَيْءًا مِنْهُ تَكْفِيرًا.  
فَقَدْ أَنْكَرَ أَبْنُ كِيْسَانَ أَصْلَكَ وَجُوبَ الْإِمَامَةِ وَلَا يَلْزَمُ  
تَكْفِيرُهُ وَلَا يُلْتَفَتُ إِلَى قَوْمٍ يُعَظِّمُونَ أَمْرَ الْإِمَامَةِ  
وَيَجْعَلُونَ الْإِيمَانَ بِالْإِمَامِ مَقْرُونًا بِالْإِيمَانِ بِاللَّهِ وَبِرَسُولِهِ  
وَلَا إِلَى خُصُومِهِ الْمُكَفَّرِينَ لَهُمْ بِمُجَرَّدِ مَذَهِبِهِمْ  
فِي الْإِمَامَةِ فَكُلُّ ذَلِكَ إِسْرَافٌ إِذْ لَيْسَ فِي وَاحِدٍ مِنْ  
الْقَوْلَيْنِ تَكْذِيبٌ لِرَسُولِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَصْلًا  
وَمَهْمَمًا وَجِدَ التَّكْذِيبُ وَجَبَ التَّكْفِيرُ وَإِنْ كَانَ فِي  
الْفُرُوعِ .

عن التَّكْفِيرِ أَوْلَى، وَالْمُبَادَرَةُ إِلَى التَّكْفِيرِ إِنَّمَا تَغْلِبُ عَلَى طِبَاعِ مَنْ يَغْلِبُ عَلَيْهِمُ الْجَهَنَّمَ.

وَلَا بُدَّ مِنَ التَّنْبِيهِ عَلَى قَاعِدَةِ أُخْرَى وَهُوَ أَنَّ الْمُخَالِفَ قَدْ يُخَالِفُ نَصًا مُتَوَاتِرًا وَيَزْعُمُ أَنَّهُ مُؤَوِّلٌ وَلَكِنْ ذَكْرُ تَأْوِيلِهِ لَا انْقِدَاحٌ لَهُ أَصْلًا فِي اللِّسَانِ لَا عَلَى بُعْدٍ وَلَا عَلَى قَرْبٍ، فَذَلِكَ كُفْرٌ. وَصَاحِبُهُ مُكَذَّبٌ وَإِنْ كَانَ يَزْعُمُ أَنَّهُ مُؤَوِّلٌ : مِثَالُهُ : مَا رَأَيْتُهُ فِي كَلَامِ بَعْضِ الْبَاطِنِيَّةِ أَنَّ اللَّهَ تَعَالَى وَاحِدٌ بِمَعْنَى أَنَّهُ يُعْطِي التَّوْحِيدَ وَيَخْلُقُهَا، وَعَالَمٌ بِمَعْنَى أَنَّهُ يُعْطِي الْعِلْمَ لِغَيْرِهِ وَيَخْلُقُهُ، وَمَوْجُودٌ بِمَعْنَى أَنَّهُ يُوجَدُ غَيْرُهُ، وَإِمَّا أَنْ يَكُونَ وَاحِدًا فِي نَفْسِهِ وَمَوْجُودًا وَعَالَمًا عَلَى مَعْنَى اتِّصافِهِ فَلَا. وَهَذَا كُفْرٌ صَرَاحٌ لَأَنَّ حَمْكَ التَّوْحِيدَ عَلَى إِيجَادِ التَّوْحِيدِ لَيْسَ مِنَ التَّأْوِيلِ فِي شَيْءٍ وَلَا تَحْتَمِلُهُ لُغَةُ الْعَرَبِ أَصْلًا، وَلَوْ كَانَ خَالِقُ التَّوْحِيدَ يُسَمِّي وَاحِدًا لِخَلْقِهِ التَّوْحِيدَ لِسَمَّيَ تَلَاثًا وَأَرْبَعًا لَأَنَّهُ خَالقُ الْأَعْدَادِ أَيْضًا. فَأَمْثَالُ هَذِهِ الْمُقَالَاتِ تَكْذِيبَاتٍ عُبَرَ عَنْهَا بِالْتَّأْوِيلَاتِ.

#### الفصل العاشر :

### شروط التوافر والاجماع والبرهان

قَدْ فَهَمْتَ مِنْ هَذِهِ التَّكْفِيرَاتِ أَنَّ النَّظَرَ يَتَعَلَّقُ بِأَمْوَالٍ.

أَحَدُهُمَا : أَنَّ النَّصَّ الشَّرْعِيَّ الَّذِي عُدِلَّ بِهِ عَنْ ظَاهِرِهِ هَذَا يَحْتَمِلُ التَّأْوِيلَ أَمْ لَا ؟ فَإِنْ احْتَمَلَ فَهَذَا هُوَ قَرِيبٌ أَمْ بَعِيدٌ ؟ وَمَعْرِفَةُ مَا يَقْبِلُ التَّأْوِيلُ وَمَا لَا يَقْبِلُ التَّأْوِيلُ لَيْسَ بِالْهَيْنِ بَلْ لَا يَسْتَقِلُ بِهِ إِلَّا

غَالِبًا ، وَكَانَ مَعَ ذَلِكَ لَا يُعْلَمُ ضَرَرُهُ فِي الدِّينِ كَنْفِيِّ الْمُعْتَزِلِيِّ الرُّؤُوْيَةِ عَنِ اللَّهِ تَعَالَى . فَهَذِهِ بَدْعَةٌ وَلَيْسَ بِكُفْرٍ.

وَأَمَّا مَا يُظَهِّرُهُ ضَرَرٌ فَيَقُولُ فِي مَحَكَ الْاجْتِهَادِ وَالنَّظَرِ فَيُحَتَّمُ أَنْ يُكَفَّرُ وَيُحْتَمَلُ أَنْ لَا يُكَفَّرُ . وَمِنْ جِنْسِ ذَلِكَ مَا يَدْعُيهِ بَعْضُ مَنْ يَدْعُونَ التَّصْوِفَ أَنَّهُ قَدْ بَلَغَ حَالَةَ بَيْنَهُ وَبَيْنَ اللَّهِ تَعَالَى أَسْقَطَتْ عَنْهُ الصَّلَاةَ وَحَكَ لَهُ شُرُبُ الْخَمْرِ وَالْمَعَاصِي وَأَكْلُ مَالِ السُّلْطَانِ . فَهَذَا مِمَّنْ لَا شَكَّ فِي وُجُوبِ قَتْلِهِ وَإِنْ كَانَ فِي الْحُكْمِ بِخَلْوَدَهِ فِي النَّارِ نَظَرٌ، وَقَتْلُ مِثْلِ هَذَا أَفْضَلُ مِنْ قَتْلِ مِائَةٍ كَافِرٍ إِذْ ضَرَرُهُ فِي الدِّينِ أَعْظَمُ وَيَنْفَتَحُ بِهِ بَابٌ مِنَ الْإِبَاحةِ لَا يَنْسَدُ.

وَضَرَرُ هَذَا فَوْقَ ضَرَرِ مَنْ يَقُولُ بِالْإِبَاحةِ مُطْلَقاً، فَإِنَّهُ يُمْنَعُ عَنِ الْإِصْنَاعَ إِلَيْهِ لِظَّهُورِ كُفْرِهِ . وَأَمَّا هَذَا فَإِنَّهُ يَهْدِمُ الشَّرِيعَ مِنَ الشَّرِيعِ وَيَزْعُمُ أَنَّهُ لَمْ يَرْتَكِبْ فِيهِ إِلَّا تَحْصِيصٌ عُمُومٌ إِذْ خَصَّصَ عُمُومَ التَّكْلِيفَاتِ بِمَنْ لَيْسَ لَهُ مِثْلُ درْجَتِهِ فِي الدِّينِ، وَرُبَّمَا، يَزْعُمُ أَنَّهُ يُلَبِّسُ وَيُقَارِفُ الْمَعَاصِي بِظَاهِرِهِ وَهُوَ بِبَاطِنِهِ بَرِيءٌ عَنْهَا. وَيَتَدَاعَى هَذَا إِلَى أَنْ يَدْعُونَ كُلُّ فَاسِقٍ مِثْلِ حَالِهِ وَيَتَحَدَّلُ بِهِ عِصَامُ الدِّينِ .

وَلَا يَنْبَغِي أَنْ يُظَنَّ أَنَّ التَّكْفِيرَ وَنَفْيَهُ يَنْبَغِي أَنْ يُدْرِكَ قَطْعًا فِي كُلِّ مَقَامٍ، بِلِ التَّكْفِيرُ حُكْمٌ شَرْعِيٌّ يَرْجِعُ إِلَى إِبَاحةِ الْمَالِ وَسَقْكِ الدَّمَ وَالْحُكْمُ بِالْخَلْوَدِ فِي النَّارِ فَمَا حَذَهُ كَمَا حَذَ سَائِرُ الْأَحْكَامِ الشَّرْعِيَّةِ. فَتَارَةً يُدْرِكُ بِيَقِينٍ وَتَارَةً بِظَنِّ غَالِبٍ وَتَارَةً يُتَرَدَّدُ فِيهِ، وَمَهْمَمَا حَصَلَ تَرَدُّدٌ فَالْتَوْقُفُ فِيهِ

وأحدٌ اتفاقاً بلفظٍ صريحٍ، ثمَّ يَسْتَمِرُوا عَلَيْهِ مَرَّةً عِنْدَ قَوْمٍ وَإِلَى سِيَّرَةِ تَمَامٍ انْقِرَاضِ الْعَصْرِ عِنْدَ قَوْمٍ، أَوْ يُكَاتِبُهُمْ إِمَامٌ فِي أَقْطَارِ الْأَرْضِ فَيَأْخُذُ فِتَّاوِيهِمْ فِي زَمَانٍ وَاحِدٍ بِحِيَّثُ تَتَفَقَّ أَقْوَاهُمُ اتَّفَاقاً صَرِيقاً حَتَّى يَمْتَنِعَ الرُّجُوعُ عَنْهُ وَالْخِلَافُ بَعْدَهُ.

ثُمَّ النَّظَرُ فِي أَنَّ مِنْ خَالِفَ بَعْدَهُ هَكَّ يَكْفُرُ؟ لَانَّ مِنَ النَّاسِ مَنْ قَالَ إِذَا جَاءَ فِي ذَلِكَ الْوَقْتِ أَنَّ يَخْتَلِفُوا فِيْهِمْ تَوَافُقُهُمْ عَلَى اتَّفَاقٍ وَلَا يَمْتَنِعُ عَلَى وَاحِدٍ مِنْهُمْ أَنْ يَرْجِعَ بَعْدَ ذَلِكَ. وَهَذَا غَامِضٌ أَيْضًا.

الثَّالِثُ : النَّظَرُ فِي أَنَّ صَاحِبَ الْمَقَالِ هَكَّ تَوَاتَرٌ عِنْدَهُ الْخَبَرُ أَوْ هَكَّ بَلَغَهُ الْاجْمَاعُ إِذْ كُلُّ مَنْ يُولَدُ لَا تَكُونُ الْأُمُورُ عِنْدَهُ مُتَوَاثِرَةً وَلَا مَوَاضِعُ الْاجْمَاعِ عِنْدَهُ مُتَمَيِّزَةٌ عَنْ مَوَاضِعِ الْخِلَافِ وَإِنَّمَا يُدْرِكُ ذَلِكَ شَيْئاً فَشَيْئاً، وَإِنَّمَا يُعْرَفُ ذَلِكَ مِنْ مُطَالَعَةِ الْكُتُبِ الْمُصَنَّفَةِ فِي الاخْتِلَافِ وَالْاجْمَاعِ لِلْسَّلْفِ. ثُمَّ لَا يَحْصُلُ الْعِلْمُ فِي ذَلِكَ بِمُطَالَعَةِ تَصْنِيفٍ وَلَا تَصْنِيفَيْنِ، إِذْ لَا يَحْصُلُ تَوَاتُرُ الْاجْمَاعِ بِهِ. وَقَدْ صَنَفَ أَبُو بَكْرُ التَّفَارِسِيُّ رَحْمَهُ اللَّهُ كِتَاباً فِي مَسَائِلِ الْاجْمَاعِ وَأَنْكَرَ عَلَيْهِ كَثِيرٌ مِنْهُ وَخَوْلَفَ فِي بَعْضِ تِلْكَ الْمَسَائِلِ فَإِذَا مِنْ خَالِفَ الْاجْمَاعَ وَلَمْ يَتَبَثُّ عِنْدَهُ بَعْدٌ فَهُوَ جَاهِدٌ مُخْطَيِّءٌ وَلَيْسَ بِمُكَذِّبٍ فَلَا يُمْكِنُ تَكْفِيرُهُ. وَالاستِقلَالُ بِمَعْرِفَةِ التَّحْقِيقِ فِي هَذَا يُسَبِّبُ بَيْسِيرًا.

الرَّابِعُ : النَّظَرُ فِي دَلِيلِهِ الْبَاعِثِ لَهُ عَلَى مُخَالَفَةِ الظَّاهِرِ أَهُوَ عَلَى شَرْطِ الْبُرْهَانِ أَمْ لَا؟ وَمَعْرِفَةُ شَرْطِ الْبُرْهَانِ لَا يُمْكِنُ شَرْحُهَا إِلَّا فِي مُجَلَّدَاتٍ. وَمَا ذَكَرْنَا

الْمَاهِرُ الْحَادِثُ فِي عِلْمِ الْلُّغَةِ الْعَارِفُ بِأَصْوْلِهَا، ثُمَّ يَعَادُهُ الْعَرَبُ فِي الْاسْتِعْمَالِ فِي اسْتِعْلَامِهَا وَتَجْوِيزِهَا وَمِنْهَا جِهَاتِهَا فِي ضُرُوبِ الْأَمْثَالِ.

الثَّانِي : فِي النَّصِّ الْمُتَرُوكِ أَنَّهُ ثَبَّتَ تَوَاتُرًا أَوْ أَحَادِثًا أَوْ بِالْاجْمَاعِ الْمُجَرَّدِ فَلَمْ ثَبَّتْ تَوَاتُرًا فَهُوَ عَلَى شَرْطِ التَّوَاتِرِ أَمْ لَا، إِذْ بِمَا يُظَنُّ الْمُسْتَفِيقُ تَوَاتِرًا، وَهَذِهِ التَّوَاتِرُ مَا لَا يُمْكِنُ الشَّكُّ فِيهِ كَالْعِلْمِ بِوُجُودِ الْأَنْتِيَاءِ وَوُجُودِ الْبِلَادِ الْمَشْهُورَةِ وَغَيْرِهَا، وَأَنَّهُ مُتَوَاتِرٌ فِي الْأَعْصَارِ كُلَّهَا عَصْرًا بَعْدَ عَصْرِ إِلَيْهِ زَمَانَ النَّبِيَّةِ . فَهَكَّ يُتَصَوَّرُ أَنْ يَكُونُ قَدْ نَصَّ عَدَدَ التَّوَاتِرِ فِي عَصْرٍ مِنَ الْأَعْصَارِ؟ وَشَرْطُ التَّوَاتِرِ أَنْ لَا يُحْتَمَلْ ذَلِكَ كَمَا فِي الْقُرْآنِ أَمَّا فِي غَيْرِ الْقُرْآنِ فَيَغْمُضُ مَدْرَكُ ذَلِكَ جِدًا وَلَا يَسْتَقِلُ بِإِدْرَاكِهِ إِلَيْهِ الْبَاحِثُونَ عَنْ كِتَابِ التَّوَارِيخِ وَأَحْوَالِ الْقُرُونِ الْمَاضِيَّةِ وَكِتَابِ الْأَحَادِيثِ، وَأَحْوَالِ الرِّجَالِ وَأَغْرَاضِهِمْ فِي نَقْلِ الْمَقَالَاتِ إِذْ قَدْ يُوجَدُ عَدَدُ التَّوَاتِرِ فِي كُلِّ عَصْرٍ وَلَا يَحْصُلُ بِهِ الْعِلْمُ إِذْ كَانَ يُتَصَوَّرُ أَنْ يَكُونُ لِلْجَمْعِ الْكَثِيرِ رَأِيَّةً فِي الْسَّتَّوَافُقِ لَا سِيمَاءَ بَعْدَ وَقْعِ التَّعَصُّبِ بَيْنَ أَرْبَابِ الْمَذاهِبِ وَلِذَلِكَ تَرَى الرَّوَافِضُ يَدْعَوْنَ النَّصِّ عَلَى عَلَيِّ بْنِ أَبِي طَالِبٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ فِي الْإِمَامَةِ لِتَوَاتِرِهِ عِنْدَهُمْ، وَتَوَاتِرُ عِنْدَهُمْ خُصُومُهُمْ فِي أَشْيَاءِ كَثِيرَةٍ خِلَافٌ مَا تَوَاتَرَ عِنْدَهُمْ لِشِدَّةِ تَوَافُقِ الرَّوَافِضِ عَلَى إِقَامَةِ أَكَادِيَّيْهِمْ وَاتِّبَاعِهَا.

وَأَمَّا مَا يَسْتَنِدُ إِلَى الْاجْمَاعِ فَدَرَكُ ذَلِكَ مِنْ أَغْمَضِ الْأَشْيَاءِ إِذْ شَرْطُهُ أَنْ يَجْتَمِعَ أَهْلُ الْحَكْمِ وَالْعَقْدِ فِي صَعِيدٍ وَاحِدٍ فَيَتَفَقَّوْنَا عَلَى أَمْرٍ

الذَّانِسُ وَلَوْ يَنْكُثُ مِنَ الْاِيْدِيِّ مَنْ لَا يَدْرِي لِفَكَ الْخِلَاقِ  
بَيْنَ الْخَلْقِ.

الفصل الحادي عشر

## نقد الكلام وتمجيد النور الالهي

من أشد الناس غلواً وإسرافاً طائفه من المتكلمين كفروا عوام المسلمين، وزعموا أن لا يعترف الكلام معرفتنا ولم يعترف العقائد الشرعية بأدلةتنا التي حررناها فهو كافر - فهو لا يصدقوا رحمة الله الواسعة على عباده أولاً، وجعلوا الجنة وقفًا على شردة من يسيرة من المتكلمين ثم جهلو ما تواتر من السنة ثانية، إذ ظهر لهم في عصر رسول الله صلى الله عليه وسلم وعصر الصحابة رضي الله عنهم حكمهم بإسلام طوائف من أجلال العرب كانوا مشغولين بعبادة الوثن ولم يستغلو بعلم الدليل ولو استغلو به لم يفهموه.

ومن ظن أن مدرك اليمان الكلام والأدلة المجردة والتقسيمات المرتبة فقد أبدع حد الإبداع، بل اليمان نور يقدره الله في قلوب عبيده عطية وهدية من عنده تارة يبيّنة من الباطن لا يمكنه التعبير عنها. وتارة يسبّب رؤيا في المَنَام، وتارة بمشاهدة حال رجل متدين وسراية نوره إليه عند صحبته ومجالسته، وتارة بقرينة حال.

فقد جاء أعرابي إلى النبي صلى الله عليه وسلم جاهداً به منكراً فلما وقع بصره على طلعته

في كتاب (القسطناس المستقيم) وكتاب (محك النَّظَر) نموج "منه، وتكل قريحة أكثر فقهاء الزَّمان عن قص شروط البرهان على الاستيفاء ولا بد من معرفة ذلك فإن البرهان إذا كان قاطعاً رخص في التأويل وإن كان بعيداً فإذا لم يكن قاطعاً لم يُرخص إلا في تأويل قريب سابق إلى الفهم.

الخامس : النَّظَرُ في أنْ ذِكْرَ تِلْكَ الْمَقَالَةِ هَكَيْ يَعْظُمُ ضَرَرُهَا فِي الدِّينِ أَمْ لَا ؟ فَإِنْ مَا لَا يَعْظُمُ ضَرَرُهُ فِي الدِّينِ فَلَامِرُ فِيهِ أَسْهَكَ وَإِنْ كَانَ الْقَوْلُ شَنِيعًا وَظَاهِرُ الْبُطْلَانِ، كَقَوْلِ الْإِمَامَةِ الْمُنْتَظَرَةِ إِنَّ الْإِمَامَ مُخْتَفِي فِي سِرِّ الدَّابِّ فَإِنَّهُ يَنْتَظِرُ خُروجَهُ فَإِنَّهُ قَوْلُ كَاذِبٍ ظَاهِرُ الْبُطْلَانِ شَنِيعٌ" جِدًا، وَلَكِنْ لَا ضَرَرٌ فِيهِ عَلَى الدِّينِ إِنَّمَا الضَّرَرُ عَلَى الْأَحْمَقِ الْمُعْتَقِدِ لِذَلِكَ إِذْ يَخْرُجُ كُلُّ يَوْمٍ مِّنْ بَلَدِهِ لِاسْتِقْبَالِ الْإِمَامِ حَتَّى يَدْخُلَ فِيَرْجِعٍ إِلَى بَيْتِهِ خَاسِئًا وَهَذَا مِثَالٌ".

والمقصود أنه لا ينبغي أن يُكفر بكل هذين وإن كان ظاهر البطلان. فإذا فهمت أن النَّظَرَ في التَّكْفِيرِ مَوْقُوفٌ على جميع هذه المقامات التي لا يستقيم بأحد ها المُبَرَّرُونَ علِمْتَ أنَّ الْمُبَادِرَ إِلَى تَكْفِيرِ مَنْ يُخَالِفُ الْأَشْعَرِيَّاً أَوْ غَيْرَهُ جَاهِلٌ مُجَازِفٌ، وكيف يستقيم الفقيه بمجرد الفقه بهذا الخطيب العظيم وفي أي ربع من أرباع الفقه يصادف هذه العلوم، فإذا أتيت الفقيه الذي يضاعفه مجرد الفقه يخوض في التكفيير والتأليل فما عرض عنه ولا تشغله به قلبك ولسانك فإن التحدي بالعلوم غريرة في الطبع لا يصبر عنه الجهال ولاجله كثرة الخلاف بين

بِمَقْصُورٍ عَلَيْهِ وَهُوَ أَيْضًا نَادِرٌ" ، بَلِ الْأَنْفَعُ الْكَلَامُ التَّجَارِيُّ فِي مَعْرِضِ الْوَعْظِ كَمَا يُشَتَّمُ عَلَيْهِ الْقُرْآنُ . فَمَا الْكَلَامُ الْمُحَرَّرُ عَلَى رَسْمِ الْمُتَكَلَّمِينَ فَإِنَّهُ يُشَعِّرُ نُفُوسَ الْمُسْتَمْعِينَ بِأَنَّ فِيهِ صَنْعَةً جَدِيلٍ لِيَعْجِزُ عَنْهُ الْعَامَيْنَ لَا لِكَوْنِهِ حَقَّا فِي نَفْسِهِ . وَرَبَّمَا يَكُونُ ذَلِكَ سَبَبًا لِرُسُوخِ التَّعْنَادِ فِي قُلُوبِهِ .

وَلِذَلِكَ لَا تَرَى مَجْلِسًا مُنَاظِرَةً لِلْمُتَكَلَّمِينَ وَلَا لِلْفُقَهَاءِ يَنْكَشِفُ عَنْ وَاحِدٍ أَنْتَقَلَ مِنَ الْاعْتِزَالِ أَوْ بِدْعَةٍ إِلَى غَيْرِهِ ، وَلَا عَنْ مَذَهَبِ الشَّافِعِيِّ إِلَى مَذَهَبِ أَبِي حَنِيفَةِ وَلَا عَلَى الْعُكْسِ . وَتَجَرَّى هَذِهِ الْأَنْتِقَالَاتُ بِأَسْبَابٍ أُخْرَى حَتَّى فِي الْقِتَالِ بِالسَّيْفِ ، وَلِذَلِكَ لَمْ تَجْرِ عَادَةُ السَّلَفِ بِالدَّعْوَةِ بِهَذِهِ الْمُجَادَلَاتِ بَلْ شَدَّدُوا الْقَوْلَ عَلَى مَنْ يَخُوضُ فِي الْكَلَامِ وَيَشْتَغِلُ بِالْبَحْثِ وَالسُّؤَالِ ، وَإِذَا تَرَكَنَا الْمُدَاهَنَةَ وَمُرَاقِبَةَ الْجَانِبِ صَرَّحَنَا بِأَنَّ الْخَوْضَ فِي الْكَلَامِ حَرَامٌ" لِكَثْرَةِ الْأَفْةِ فِيهِ إِلَّا لَاحِدٌ شَخْصَيْنِ : رَجُلٌ وَقَعَتْ لَهُ شُبْهَةٌ لَيْسَتْ تَزُوُّكُ عَنْ قُلُوبِهِ بِكَلَامٍ قَرِيبٍ وَعَظِيْرٍ وَلَا يُخْبِرُ نَفْلِيًّا عَنْ رَسُولِ اللَّهِ فَيَجُوزُ أَنْ يَكُونَ الْقَوْلُ الْمُرَتَّبُ الْكَلَامِيُّ رَافِعًا شُبْهَتَهُ وَدَوَاءً لَهُ فِي مَرْضِهِ فَيُسْتَعْمَلُ مَعَهُ ذَلِكَ وَيَخْرُسُ عَنْهُ سَمْعَ الصَّحِيحِ الَّذِي لَيْسَ بِهِ ذَلِكَ الْمَرْضُ ، فَإِنَّهُ يُوْشِكُ أَنْ يُحَرِّكَ فِي نَفْسِهِ إِشْكَالًا وَيُثْبِي لَهُ شُبْهَةً ثُمَّرَضَهُ وَتَسْتَنْرِلَهُ عَنْ اعْتِقَادِهِ الْمَجْزُومِ الصَّحِيحِ .

وَالثَّانِي : شَخْصٌ كَامِلُ الْعُقْلِ رَاسِخُ الْقَدْمِ فِي الدِّينِ ثَابِتُ الْإِيمَانِ بِأَنْوَارِ الْيَقِينِ يُرِيدُ أَنْ يَحْصُلْ هَذِهِ الصَّنْعَةَ لِيُدَأْوِي بِهَا مَرِيضًا إِذَا وَقَعَتْ لَهُ شُبْهَةٌ

الْبَهِيَّةَ زَادَهَا اللَّهُ شَرْفًا وَكَرَامَةً فَرَآهَا يَتَلَالًا مِنْهَا أَنْوَارُ النُّبُوَّةِ قَالَ وَاللَّهِ مَا هَذَا بِوَجْهِ كَذَابٍ . وَسَأَلَهُ أَنْ يَعْرِضَ عَلَيْهِ الْإِسْلَامَ فَأَسْلَمَ ، وَجَاءَ أَخَرَ إِلَيْهِ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ وَقَالَ أَنْشِدُكَ اللَّهُ ، أَللَّهُ بَعْثَكَ نَبِيًّا فَقَالَ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ إِي . وَاللَّهُ بَعْثَنِي نَبِيًّا فَصَدَقَهُ بِيَمِينِهِ وَأَسْلَمَ ، وَهَذَا وَمَثَالُهُ أَكْثَرُ مِنْ أَنْ يُحْصَى ، وَلَمْ يَشْتَغِلْ وَاحِدًا مِنْهُمْ بِالْكَلَامِ وَتَعْلِيمِ الْأَدْلَةِ بَلْ كَانَ يَبْدُو نُورُ الْإِيمَانِ بِمِثْلِ هَذِهِ الْقَرَائِنِ فِي قُلُوبِهِمْ لِمَعْنَى بَيِّضَاءِ ثُمَّ لَا تَزَالْ تَزَدَادًا إِشْرَاقًا بِمُشَاهَدَةِ تِلْكَ الْأَحْوَالِ الْعَظِيمَةِ وَتَلَاوَةِ الْقُرْآنِ وَتَصْفِيَةِ الْقُلُوبِ .

فَلَيْتَ شَعْرِي مَتَى نُقْلَ عنْ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَوْ عَنْ الصَّحَابَةِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ إِحْضَارًا أَغْرَاهِي إِسْلَامَ وَقَوْلَهُ لَهُ الدَّلِيلُ عَلَى أَنَّ الْعَالَمَ حَادَثَ وَأَنَّ اللَّهَ تَعَالَى عَالِمٌ بِعِلْمٍ وَقَادِرٌ بِقُدْرَةٍ زَائِدَةٍ عَنِ الذَّاتِ لَا هِيَ هُوَ وَلَا هِيَ غَيْرُهُ إِلَى غَيْرِ ذَلِكَ مِنْ رُسُومِ الْمُتَكَلَّمِينَ .

وَلَسْتُ أَقُولُ لَمْ تَجْرِ هَذِهِ الْأَلْفَاظُ وَلَمْ يَجْرِ أَيْضًا مَا مَعْنَاهُ مَعْنَى هَذِهِ الْأَلْفَاظِ بَلْ كَانَ لَا تَنْكَشِفُ مَلْحَمَةً إِلَّا عَنْ جَمَاعَةٍ مِنَ الْأَجْلَافِ يُسْلِمُونَ تَحْتَ ظَلَالِ السُّلُوفِ وَجَمَاعَةٍ مِنَ الْأَسَارَى يُسْلِمُونَ وَاحِدًا وَاحِدًا بَعْدَ طُولِ الزَّمَانِ أَوْ عَلَى الْقُرْبِ وَكَانُوا إِذَا نَطَقُوا بِكَلِمَةِ الشَّهَادَةِ عَلَمُوا الصَّلَاةَ وَالزَّكَةَ وَرُدُّوا إِلَى صِنَاعَتِهِمْ مِنْ رِعَايَةِ الْغَنَمِ وَغَيْرِهَا ، نَعَمْ لَسْتُ أَنْكُرُ أَنَّهُ يَجُوزُ أَنْ يَكُونَ ذِكْرُ أَدْلَةِ الْمُتَكَلَّمِينَ أَحَدُ أَسْبَابِ الْإِيمَانِ فِي حَقِّ بَعْضِ النَّاسِ وَلَكِنْ لَيْسَ ذَلِكَ

معنى شرح الصدر، فقال «نور» يُقدّف في قلب المؤمن» فقيل: وما علامته؟ قال: «التجافى عن دار التغُور والإنابة إلى دار الخلود». فيهذا يعلم أنَّ المتكلّم المُقْبِك على الدُّنيا المُتَهالِك علىَهَا غير مدرِك حقيقة المعرفة ولو أدركتها لتجافى عن دار التغُور قطعاً.

## الفصل الثاني عشر

### قضايا النجاة، والشفاعة والرحمة الالهية

لعلك تقول أنت تأخذ التكفير من التكذيب للتصوّص الشرعيّة، والشّارع صلوات الله عليه هو الذي ضيق الرّحمة على الخلق دون المتكلّم، إذ قال عليه السلام «يقول الله تعالى لآدم عليه السلام يوم القيمة يا آدم أبعث من ذريتك بعثت النّار. فيقول يارب منكم؟ فيقول من كُلّ ألف تسعين وتسعة وتسعين». وقال عليه الصلاة والسلام «سفقerc الماء على نيف وسبعين فرقة الناجية منها واحدة».

الجواب: أنَّ الحديث الأول صحيح ولكن ليس المعنى به أنَّهم كفار مخلدون، بل أنَّهم يُدخلون النار ويُعرضون عليها ويُتركون فيها بقدر معاصيهم، والمعصوم من المعاصي لا يكون في الألف إلا واحداً. وكذلك قال الله تعالى (وإن منكم إلا وارد ها). ثم بعث النار عبارة عن استوجب النار بذنبه ويجوز أن يصرفوا عن طريقة جهنم بالشفاعة كما وردت به الأخبار، وتشهد له الأخبار

وليَقْحَمْ بِهَا مُبْتَدِعاً إِذَا نَبَغَ وَلِيَحْرُسْ بِهِ مُعْتَقَدَهُ إِذَا قَصَدَ مُبْتَدِعَ إِغْوَاههُ.

فتعلّم ذلك بـ هذا العزم كان من فرض الكفايات وتعلّم قدر ما يُزيل به الشك ويدرأ الشبهة في حفظ المُشكّل فرض عين، إذا لم يُمكِن إعادة اعتقاده المجزوم بطريق آخر سواه. والحق الصريح أنَّ كُلَّ من اعتقاد ما جاء به الرسول عليه الصلاة والسلام، واشتمَك عليه القرآن، اعتقاداً جزّماً فهو مُؤمن وإن لم يُعرف أدلته. بل الإيمان المستفاد من الدليل الكلامي ضعيف جداً مُشرف على التزاول بكل شبهة، بل الإيمان الراسخ إيمان العوام العاصي في قلوبهم في الصبا بتوافر السّماء، أو العاصي بعد البلوغ برأيِّنَّا أحوالاً لا يُمكِن التَّعْبِير عنْهَا وتمام تأكده بلزمته العبادة والذكر.

فإنَّ من تَمَادَتْ بِهِ الْعِبَادَةُ إِلَى حَقِيقَةِ التَّقْوِيَةِ وَتَطْهِيرِ الْبَاطِنِ عَنْ كَدُورَاتِ الدُّنْيَا وَمُلَازَمَةِ ذِكْرِ الله تعالى دائمًا تجلّت له أنوار المعرفة وصارت الأمور التي كان قد أخذها تقليداً عنده كالمعاينة والمشاهدة، وذلك حقيقة المعرفة التي لا تُحصى إلا بعد اتحال عقدة الاعتقادات وانشراح الصدر بنور الله تعالى: «فَمَنْ يُرِدُ اللَّهُ أَنْ يَعْدِيهِ يَشْرَحْ مَدْرَاهُ لِلْاسْلَامِ فَهُوَ عَلَى نُورٍ مِّنْ رَبِّهِ» (15).

كما سُئِلَ رسُول الله صلى الله عليه وسلم عن

الكثيرَةُ الدَّالَّةُ عَلَى سَعَةِ رَحْمَةِ اللَّهِ وَهِيَ أَكْثَرُ مِنْ أَنْ تُحْصَى.

فَمِنْهُمْ مَا رُوِيَ عَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا أَنَّهَا قَالَتْ : فَقَدْتُ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ذَاتَ لَيْلَةٍ فَبَابِتَغْيِيْتُهُ فَإِذَا هُوَ فِي مَشْرَبَةِ يُصَلَّى فَرَأَيْتُ عَلَى رَأْسِهِ أَنْوَارًا تَلَاثَةَ فَلَمَّا قَضَى صَلَّاتَهُ قَالَ : مُهِيمٌ مِنْ هَذِهِ ؟ قُلْتُ أَنَا عَائِشَةٌ يَا رَسُولَ اللَّهِ . قَالَ : أَرَأَيْتَ الْأَنْوَارَ الْتَّلَاثَةَ ، قُلْتُ : نَعَمْ يَا رَسُولَ اللَّهِ ، قَالَ : إِنَّ أَتَيَ أَتَانِي مِنْ رَبِّي فِي النُّورِ الْأَوَّلِ فَبَشَّرَنِي أَنَّ اللَّهَ تَعَالَى يُدْخِلُ الْجَنَّةَ مِنْ أَمْتَي سَبْعِينَ الْفَأْرِيْغِ حِسَابٍ وَلَا عَذَابٍ ، ثُمَّ أَتَانِي فِي النُّورِ الثَّانِي أَتَيَ مِنْ رَبِّي فَبَشَّرَنِي أَنَّ اللَّهَ تَعَالَى يُدْخِلُ الْجَنَّةَ مِنْ أَمْتَي مَكَانٍ كُلَّ وَاحِدٍ مِنَ السَّبْعِينَ الْفَأْرِيْغِ سَبْعِينَ الْفَأْرِيْغِ حِسَابٍ وَلَا عَذَابٍ ، ثُمَّ أَتَانِي فِي النُّورِ الثَّالِثِ أَتَيَ مِنْ رَبِّي فَبَشَّرَنِي أَنَّ اللَّهَ تَعَالَى يُدْخِلُ الْجَنَّةَ مِنْ أَمْتَي مَكَانٍ كُلَّ وَاحِدٍ مِنَ السَّبْعِينَ الْفَأْرِيْغِ سَبْعِينَ الْفَأْرِيْغِ بِغَيْرِ حِسَابٍ بِغَيْرِ حِسَابٍ وَلَا عَذَابٍ . فَقُلْتُ يَا رَسُولَ اللَّهِ لَا تَبْلُغُ أَمْتَكَ هَذَا . قَالَ يُكَمِّلُونَ لَكُمْ مِنَ الْأَعْرَابِ مِمَّنْ لَا يَصُومُ وَلَا يُصَلِّي - فَهَذَا وَمِثْلُهُ مِنَ الْأَخْبَارِ الدَّالَّةِ عَلَى سَعَةِ رَحْمَةِ اللَّهِ تَعَالَى كَثِيرٌ.

فَهَذَا فِي أُمَّةِ مُحَمَّدٍ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ خَاصَّةٌ وَأَنَا أَقُولُ إِنَّ الرَّحْمَةَ تَشْمَلُ كَثِيرًا مِنَ الْأَمْمَ السَّالِفَةَ إِنَّ كَانَ أَكْثَرُهُمْ يُعَرَّضُونَ عَلَى النَّارِ إِمَّا عُرْضَةً خَفِيفَةً حَتَّى فِي لَحْظَةٍ أَوْ فِي سَاعَةٍ ، وَإِمَّا فِي مُدَّةٍ حَتَّى يُطَلَّقَ عَلَيْهِمْ اسْمُ بَعْثَتِ النَّارِ بَلْ أَقُولُ إِنَّ أَكْثَرَ نَصَارَى الرُّومِ وَالنُّورِ كِبِيرٌ فِي هَذَا الزَّمَانِ تَشْمَلُهُمْ الرَّحْمَةُ إِنْ شَاءَ اللَّهُ

تَعَالَى ، أَعْنِي الَّذِينَ هُمْ فِي أَقْاصِي الرُّومِ وَالنُّورِ وَلَمْ تَبْلُغُهُمُ الدَّعْوَةُ فَإِنَّهُمْ ثَلَاثَةٌ أَصْنَافٌ : صِنْفٌ لَمْ يَبْلُغُهُمْ اسْمُ مُحَمَّدٍ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَصْلًا فَهُمْ مَعْذُورُونَ . وَصِنْفٌ بَلَغُهُمْ اسْمُهُ وَنَعْتُهُ وَمَا ظَهَرَ عَلَيْهِ مِنَ الْمُعْجِزَاتِ وَهُمُ الْكُفَّارُ الْمُلْحِدُونَ . وَصِنْفٌ ثَالِثٌ وَالْمُخَالِطُونَ لَهُمْ وَهُمُ الْكُفَّارُ الْمُلْحِدُونَ . وَصِنْفٌ ثَالِثٌ بَيْنَ الدَّرَجَتَيْنِ بَلَغُهُمْ اسْمُ مُحَمَّدٍ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَلَمْ يَبْلُغُهُمْ نَعْتُهُ وَصِفَتُهُ بَلْ سَمِعُوا أَيْضًا مُنْذَ الصَّبَّا أَنَّ كَذَابًا مُلْبَسًا اسْمُهُ مُحَمَّدٌ . إِذَا عَنِ النُّبُوَّةِ كَمَا سَمِعَ صِبَّيَانُنَا أَنَّ كَذَابًا يُقَالُ لَهُ الْمُقْفَعُ بَعْثَهُ اللَّهُ تَحْدِي بِالنُّبُوَّةِ كَذَابًا فَهُوَ لَا يَعْنِدُهُ فِي أَوْصَافِهِمْ فِي مَعْنَى الصِّنْفِ الْأَوَّلِ فَإِنَّهُمْ مَعَ أَنَّهُمْ لَمْ يَسْمِعُوا اسْمَهُ سَمِعُوا سِدَّ أَوْصَافِهِ وَهَذَا لَا يُحَرِّكُ دَاعِيَةَ النَّظَرِ فِي الطَّلَبِ .

وَأَمَّا التَّحْدِيُّثُ الْآخَرُ وَهُوَ قَوْلُهُ : النَّاجِيَةُ مِنْهَا وَاحِدَةٌ . فَالرَّوَايَةُ مُخْتَلِفَةٌ فِيهِ . فَقَدْ رُوِيَ الْهَالِكَةُ مِنْهَا وَاحِدَةٌ وَلَكِنَّ الْأَشْهَرَ تِلْكَ الرَّوَايَةُ وَمِنْهَا النَّاجِيَةُ هِيَ الَّتِي لَا تُعَرِّضُ عَلَى النَّارِ ، وَلَا تَحْتَاجُ إِلَى الشَّفَاعَةِ بَلْ الَّذِي تَتَعَلَّقُ بِهِ الزَّبَانِيَّةُ لِتَجْرِهِ إِلَى النَّارِ فَلَيْسَ بِنَاجٍ عَلَى الْإِطْلَاقِ وَإِنْ أَنْتُرُعَ بِالشَّفَاعَةِ مِنْ مَخَالِيْهِمْ : وَفِي رَوَايَةٍ كُلُّهَا فِي الْجَنَّةِ إِلَيْ الرَّنَادِيقَ وَهِيَ فِرْقَةٌ : وَيُمْكِنُ أَنْ تَكُونَ الرَّوَايَاتِ كُلُّهَا صَحِيحَةٌ فَتَكُونُ الْهَالِكَةُ وَاحِدَةٌ وَهِيَ الَّتِي تُخْلَدُ فِي النَّارِ ، وَيَكُونُ الْهَالِكَ عِبَارَةً عَمَّنْ وَقَعَ الْيَأسُ عَنْ صَالِحِهِ لَأَنَّ الْهَالِكَ لَا يُرْجَحُ لَهُ بَعْدَ الْهَلَاكِ خَيْرٌ وَتَكُونُ النَّاجِيَةُ وَاحِدَةٌ وَهِيَ الَّتِي تَدْخُلُ

فَذَلِكَ لِرُكُونِهِ إِلَى الدُّنْيَا وَخَلُوَّهُ عَنِ الْخَوْفِ وَخَطَرِ  
أَمْرِ الدِّينِ وَذَلِكَ كُفْرٌ : وَإِنْ اتَّبَعَتِ الدَّاعِيَةُ فَقَصَرَ  
فِي الطَّلَبِ فَهُوَ أَيْضًا كُفْرٌ بَلْ ذُو الْإِيمَانِ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ  
الْآخِرِ مِنْ أَهْلِ كُلِّ مُلَةٍ لَا يُمْكِنُهُ أَنْ يَقْتَرَ عَنِ الطَّلَبِ  
بَعْدَ ظُهُورِ الْمُخَابِلِ بِالْأَسْبَابِ الْخَارِقَةِ لِلتَّعَادَةِ . فَإِنْ  
اسْتَغْلَطَ بِالنَّظَرِ وَالْطَّلَبِ وَلَمْ يُقْصِرْ فَإِذْ كَهُ الْمُؤْمِنُ  
قَبْلِ تَمَامِ التَّحْقِيقِ فَهُوَ أَيْضًا مَغْفُورٌ لَهُ ثُمَّ لَهُ  
الرَّحْمَةُ الْوَاسِعَةُ : فَبِاسْتِوْسَعِ رَحْمَةِ اللَّهِ تَعَالَى وَلَا  
تَرْزَنَ الْأُمُورُ الْأَلْهَيَةُ بِالْمُوَازِينِ الْمُخْتَصَرَةِ الرَّسْمِيَّةِ !

وَاعْلَمُ أَنَّ الْآخِرَةَ قَرِيبٌ مِنِ الدُّنْيَا «فَمَا خَلَقُكُمْ  
وَلَا بَعْتُكُمْ إِلَّا كَنْفُسٍ وَاحِدَةٍ» فَكَمَا أَنَّ أَكْثَرَ أَهْلِ  
الدُّنْيَا فِي نِعْمَةِ وَسَلَامَةِ أَوْ فِي حَالَةِ يَغْبِطُهَا إِذْ لَوْ  
خَيْرٌ بَيْنَهَا وَبَيْنِ الْإِمَاتَةِ وَالْإِعْدَامِ مَثُلاً لَاخْتَارَهَا . وَإِنَّمَا  
الْمُعَذَّبُهُ الَّذِي يَتَمَنَّى الْمَوْتَ نَادَهُ . فَكَذَلِكَ  
الْمُخْلَدُونَ فِي النَّارِ بِالْأَضَافَةِ إِلَى النَّاجِينَ وَالْمُخْرَجِينَ  
مِنْهَا فِي الْآخِرَةِ نَادَهُ .

فَإِنْ صِفَةُ الرَّحْمَةِ لَا تَتَغَيِّرُ بِاخْتِلَافِ أَهْوَالِنَا، وَإِنَّمَا  
الدُّنْيَا وَالْآخِرَةَ عِبَارَاتَنِ عنِ اخْتِلَافِ أَهْوَالِكَ وَلَوْلَا  
هَذَا الْمَا كَانَ لِقَوْلِهِ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ مَعْنَى  
حِيَّتِ قَالَ : «أَوْلَكَ مَا خَطَّ اللَّهُ فِي الْكِتَابِ الْأَوَّلَ أَنَا  
اللَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَأَنَّ مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ فَلَمَّا  
الْجَنَّةُ»

وَاعْلَمُ أَنَّ أَهْلَ الْبَصَائِرِ قَدْ انْكَشَفَ لَهُمْ سَبْقُ  
الرَّحْمَةِ وَشُمُولُهَا بِالْأَسْبَابِ وَمُكَاشَفَاتِ سَوَى مَا عَنِّدَهُمْ  
مِنِ الْأَخْبَارِ وَالْأَثَارِ وَلَكِنَّ ذَكْرَ ذَلِكَ يَطُوُّ . فَأَبْشِرُ

الْجَنَّةَ بِغَيْرِ حِسَابٍ وَلَا شَفَاعَةَ لَانَّ مَنْ نُوقِشَ  
الْحِسَابَ فَقَدْ عَذَبَ فَلَيْسَ بِنَاجٍ إِذَا وَمَنْ عُرِضَ  
لِلشَّفَاعَةِ فَقَدْ عُرِضَ لِلْمَذَلَّةِ فَلَيْسَ بِنَاجٍ أَيْضًا عَلَى  
الْأَطْلَاقِ وَهَذَا طَرِيقَانِ وَهُمَا عِبَارَاتَانِ عَنْ شَرِّ الْخَلْقِ  
وَخَيْرِهِ .

وَبَاقِي الْفِرَقِ كُلِّهِمْ بَيْنَ هَاتَيْنِ الدَّرَجَتَيْنِ :  
فَمِنْهُمْ مَنْ يُعَذَّبُ بِالْحِسَابِ فَقَطْ : وَمِنْهُمْ مَنْ  
يُقْرَبُ مِنِ النَّارِ ثُمَّ يُصْرَفُ بِالشَّفَاعَةِ، وَمِنْهُمْ مَنْ  
يَدْخُلُ النَّارَ ثُمَّ يُخْرَجُ عَلَى قَدْرِ خَطَايَاهُمْ فِي  
عَقَائِدِهِمْ وَبِدُعَاتِهِمْ وَعَلَى كَثْرَةِ مَعَاصِيهِمْ وَقَلَّاتِهَا.  
فَمَا الْمَالِكَةُ الْمُخْلَدَةُ فِي النَّارِ مِنْ هَذِهِ الْأُمَّةِ فَهِيَ  
فِرَقَةٌ «وَاحِدَةٌ» وَهِيَ الَّتِي كَذَبَتْ وَجَوَزَتْ الْكَذَبَ عَلَى  
رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بِالْمَصْلَحةِ .

وَأَمَّا مِنْ سَائِرِ الْأُمَّمِ . فَمَنْ كَذَبَهُ بَعْدَ مَا قَرَعَ  
سَمْعُهُ التَّوَاتُرُ عَنْ حُرُوجِهِ وَصِفَتِهِ وَمُعْجِزَتِهِ الْخَارِقَةِ  
لِلتَّعَادَةِ كَشَقَ الْقَمَرِ، وَتَسْبِيحُ الْحَصَى وَنَبْعَ الْمَاءِ  
مِنْ بَيْنِ أَصَابِعِهِ وَالْقُرْآنُ الْمُعْجَزُ الَّذِي تَحَدَّى بِهِ  
أَهْلُ الْفَصَاحَةِ وَعَجَزُوا عَنْهُ، فَإِذَا قَرَعَ ذَلِكَ سَمْعَهُ  
فَأَعْرَضَ عَنْهُ وَوَلَى وَلَمْ يَنْتَظِرْ فِيهِ وَلَمْ يَتَأْمَلْ وَلَمْ  
يُبَادِرْ إِلَى التَّصْدِيقِ، فَهَذَا هُوَ الْجَاحِدُ الْكَاذِبُ وَهُوَ  
الْكَافِرُ وَلَا يَدْخُلُ فِي هَذَا أَكْثَرَ الرُّومِ وَالثُّرُكِ الَّذِينَ  
بَعْدُتْ بِلَادُهُمْ عَنْ بِلَادِ الْمُسْلِمِينَ .

بَلْ أَقُولُ مِنْ قَرَعَ سَمْعَهُ هَذَا فَلَا بُدَّ أَنْ تَنْتَبِعَ  
بِهِ دَاعِيَّةُ الطَّلَبِ لِيَسْتَبِينَ حَقِيقَةَ الْأَمْرِ إِنْ كَانَ مِنْ  
أَهْلِ الدِّينِ وَلَمْ يَكُنْ مِنِ الدِّينِ اسْتَحْبُوا الْحَيَاةَ  
الدُّنْيَا عَلَى الْآخِرَةِ . فَإِنْ لَمْ تَنْتَبِعْ هَذِهِ الدَّاعِيَّةِ

الرُّؤْيَةَ، وَمَنْ أَثْبَتَ الْجِهَةَ وَأَثْبَتَ إِرَادَةَ حَادِثَةَ لَا فِي ذَاتِهِ وَلَا فِي مَحْلٍ وَتَكْفِيرُ الْمُخَالِفِينَ فِيهِ، وَبِالْجُمْلَةِ يَلْزَمُهُ التَّكْفِيرُ فِي كُلِّ مَسَأَلَةٍ تَعْلَقُ بِصِفَاتِ اللَّهِ تَعَالَى وَذَلِكَ حُكْمٌ لَا مُسْتَنِدًا لَهُ، وَإِنْ حَصَصَ بِبَعْضِ الصِّفَاتِ دُونَ بَعْضٍ لَمْ يَجِدْ لِذَلِكَ فَصْلًا وَمَرْدًا، وَلَا وَجْهٌ لَهُ إِلَّا الضَّبْطُ بِالْتَّكْذِيبِ لِيَعْمَلُ الْمُكَذِّبُ بِالرَّسُولِ وَبِالْمَعَادِ، وَيَخْرُجُ مِنْهُ الْمُؤْوِلُكُ : ثُمَّ لَا يَبْعُدُ أَنْ يَقْعُدَ الشَّكُّ وَالنَّظَرُ فِي الْمَسَائِلِ مِنْ جُمْلَةِ التَّأْوِيلِ أَوِ التَّكْذِيبِ حَتَّى يَكُونَ التَّأْوِيلُ بَعِيدًا وَيَقْضِي فِيهِ بِالظَّنِّ وَمُوجِبُ الْاجْتِهَادِ فَقَدْ عَرَفْتَ أَنَّ هَذِهِ مَسَأَلَةً اجْتِهَادِهِ .

#### الفصل الرابع عشر

### الغلط لا يعرض مرتكبه إلى التكفيـر

مِنَ النَّاسِ مِنْ قَالَ إِنَّمَا أَكْفَرُ مَنْ يُكَفِّرُنِي مِنَ الْفَرْقَ وَمَنْ لَا يُكَفِّرُنِي فَلَا وَهَذَا لَا مَأْخُذُ لَهُ : فَإِنْ قَالَ قَائِلٌ "عَلَيَّ" رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ أَوْ لَهُ بِالْأَمْامَةِ، إِذَا لَمْ يَكُنْ كُفَّرًا فَبِإِنْ يُخْطِبَ صَاحِبَهُ وَيَظُنَّ أَنَّ الْمُخَالِفَ فِيهِ كَافِرٌ لَا يَصِيرُ كَافِرًا، وَإِنَّمَا هُوَ خَطَأٌ فِي مَسَأَلَةِ شَرْعِيَّةٍ - وَكَذَلِكَ الْحَنْبَلِيُّ إِذَا لَمْ يَكُفِّرْ بِإِثْبَاتِ الْجِهَةِ فَلَمْ يَكُفِّرْ بِأَنْ يَغْلِطَ أَوْ يَظُنَّ أَنَّ نَافِيَ الْجِهَةِ مُكَذِّبٌ وَلَيْسَ بِمُتَّوِلٍ .

وَأَمَّا قَوْلُ الرَّسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ «إِذَا قَدَّفَ أَحَدُ الْمُسْلِمِينَ صَاحِبَهُ بِالْكُفْرِ فَقَدْ بَاءَ بِهِ أَحَدُهُمَا» مَعْنَاهُ أَنْ يُكَفِّرَهُ مَعَ مَعْرِفَتِهِ بِحَالِهِ، فَمَنْ عَرَفَ مَنْ غَيْرَهُ أَنَّهُ مُصَدِّقٌ لِرَسُولِ اللَّهِ صَلَّى

بِرَحْمَةِ اللَّهِ وَبِالنَّجَاهَةِ الْمُطَلَّقَةِ إِنْ جَمَعْتَ بَيْنَ الْإِيمَانِ وَالْعَمَلِ الصَّالِحِ، وَبِالْهَلاِكِ الْمُطَلَّقِ إِنْ خَلَوْتَ عَنْهُمَا جَمِيعًا : وَإِنْ كُنْتَ صَاحِبَ يَقِينٍ فِي أَصْلِ التَّصْدِيقِ وَصَاحِبَ خَطَأٍ فِي بَعْضِ التَّأْوِيلِ أَوْ صَاحِبَ شَكٍّ فِيهِمَا أَوْ صَاحِبَ خَلْطٍ فِي التَّأْعِمَالِ فَلَا تَطْمَعْ فِي النَّجَاهَةِ الْمُطَلَّقَةِ .

وَاعْلَمْ أَنَّكَ بَيْنَ أَنْ تُعَذَّبَ مُدَّةً ثُمَّ تُخْلَى وَبَيْنَ أَنْ يُشْفَعَ فِيَكَ مَنْ تَيَقَّنْتَ صِدْقَهُ فِي جَمِيعِ مَا جَاءَ بِهِ أَوْ غَيْرِهِ فَاجْتَهِدْ أَنْ يُغْنِيَكَ اللَّهُ بِفَضْلِهِ عَنْ شَفَاعَةِ الشُّفَعَاءِ فَإِنَّ الْأَمْرَ فِي ذَلِكَ مُخْطَرٌ .

### الفصل الثالث عشر مأخذ التكفيـر شرعاً

قَدْ ظَنَّ بَعْضُ النَّاسِ أَنَّ مَأخذَ التَّكْفِيرِ مِنَ الْعَقْلِ لَا مِنَ الشَّرْعِ وَأَنَّ الْجَاهِلَ بِاللَّهِ كَافِرٌ وَالْعَارِفَ بِهِ مُؤْمِنٌ فَيُقَالُ لَهُ الْحُكْمُ بِإِبَاحةِ الدَّمِ وَالْخُلُودِ فِي النَّارِ حُكْمٌ شَرْعِيٌّ لَا مَعْنَى لَهُ قَبْلُ وَرُوْدِ الشَّرْعِ وَإِنْ أَرَادَ بِهِ أَنْ الْمَقْهُومُ مِنَ الشَّارِعِ أَنَّ الْجَاهِلَ بِاللَّهِ هُوَ الْكَافِرُ - فَهَذَا لَا يُمْكِنُ حَصْرُهُ فِيهِ لَأَنَّ الْجَاهِلَ بِالرَّسُولِ وَبِالْآخِرَةِ أَيْضًا كَافِرٌ .

ثُمَّ إِنْ حَصَصَ ذَلِكَ بِالْجَهَلِ بِذَاتِ اللَّهِ تَعَالَى، بِجَهَدٍ وَجُودِهِ أَوْ وَحْدَانِيَّتِهِ وَلَمْ يَطْرُدْهُ فِي الصِّفَاتِ فَرَبِّمَا سُوِّيَ عَلَيْهِ : وَإِنْ جَعَلَ الْمُخْطِبَ فِي الصِّفَاتِ أَيْضًا جَاهِلًا أَوْ كَافِرًا لِزَمَهُ تَكْفِيرٌ مَنْ نَفَى صَفَةَ الْبَقَاءِ وَصَفَةَ الْقِدْمِ، وَمَنْ نَفَى الْكَلَامَ وَصَفَّا زَائِدًا عَلَى الْعِلْمِ، وَمَنْ نَفَى السَّمْعَ وَالْبَصَرَ زَائِدًا عَلَى الْعِلْمِ، وَمَنْ نَفَى جَوَازَ

اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ثُمَّ يُكَفَّرُهُ فَيَكُونُ الْمُكَفَّرُ كَافِرًا.  
فَأَمَّا إِنْ كَفَرَهُ لِظَنِّهِ أَنَّهُ كَذَّابُ الرَّسُولَ فَهَذَا غَلَطٌ مِّنْهُ  
فِي حَالِ شَخْصٍ وَاحِدٍ، إِذْ قَدْ يَظُنُّ بِهِ أَنَّهُ كَافِرٌ مُكَذَّبٌ  
وَلَيْسَ كَذَّابٌ وَهَذَا لَا يَكُونُ كُفُرًا . فَقَدْ أَفَدْنَاكَ  
بِهَذِهِ التَّرْدِيدَاتِ التَّنْبِيَّهَ عَلَى أَعْظَمِ التَّغْوِيرِ فِي هَذِهِ  
الْقَاعِدَةِ وَعَلَى الْقَانُونِ الَّذِي يَنْبَغِي أَنْ يُتَّبَعَ فِيهِ  
فَاقْتَنِعْ بِهِ وَالسَّلَامُ .

## سيميائية الفيصل

### ١ - تحليل النموذج :

أصبح اختبار نظام النص وعرض نسقه الدلالي والتركيبي من طموحات الفكر العصري المشروعة، والتحليل الاحصائي وبناء الأجهزة المرجعية الملائمة يستطيعان تحديد تركيبة وطوبولوجيا مشجعتين تماماً من وجهة نظر نقدية. في نص من 9620 كلمة تقريباً استخرجنا 43 مفهوماً من جملة المفاهيم الأكثر تداولاً.

وهذا النموذج الذي يتكون من 1317 عنصراً لسانياً من عناصر المتن، أي ما يعادل 14 % من النص، يمثل بحق معجم الغزالي الأساسي.

وتواتر ظهور هذه المفاهيم مع اعتبار جميع مشتقات جذر معين، يتراوح بين 115 (ف. و. ل، قال، قول...) و 5 (ضرر - صرّة...).

وفيما يلى لوحة توزيعية للمفاهيم مرتبة حسب نظام تنازلي :

| الجذر | المشتقات                 | عدد التداول |
|-------|--------------------------|-------------|
| ف و ل | قال ، قول ، يقولون       | 115         |
| ك ف ر | كفر، تكفير، كافر         | 105         |
| أ ل ه | الله، تعالى              | 94          |
| ر س ل | رسول                     | 67          |
| أ و ل | تأويلك ، مؤول ، تأويلات  | 65          |
| خ ل ف | يختلف ، مخالفات ، اختلاف | 57          |
| ع ل م | علم ، إعلم               | 55          |
| و ج د | الوجود ، موجود           | 54          |
| ح ق ق | حق ، حقيقة ، تحقيق       | 49          |
| ك ذ ب | كذب ، تكذيب              | 49          |
| ظ ه ر | ظاهر ، ظواهر ، ظهر       | 39          |
| أ م ن | إيمان ، مؤمن ، يؤمن      | 37          |
| ب ه ن | برهان                    | 34          |

ملحوظة : فيما يخص دلالة هذه الرسوم (المفاهيم) نحيل على معجم المفردات.

إننا نتوفر بناء على هذه اللوحة الاحصائية على نص ذي كثافة مفهومية ملحوظة وتوزيع هذه المفاهيم حسب مقولاتها : الدينية والقانونية والجدلية (المتعلقة بوسائلها البلاغية والمنطقية المستعملة، في فن المناقشة، من طرف الإغريف والتي عمل الفكر العربي على استيعابها) يكشف أن العلاقة بين هذه الحقول المعرفية كانت علاقة وظيفية ولم تصبح خلافية إلا بعد انحطاط الفكر العربي الإسلامي. وباستبعادنا للأصل : ق ول من الترتيب حتى لانف弛 مقوله على أخرى، نحصل على التوزيع الآتي :

|         |         |    |
|---------|---------|----|
| ث ب ت   | ث ب ت   | 14 |
| ن ظ ر   | ن ظ ر   | 15 |
| و ت ر   | و ت ر   | 16 |
| ع ف د   | ع ف د   | 17 |
| ي د ل   | ي د ل   | 18 |
| ف ر ق   | ف ر ق   | 19 |
| ب د ع   | ب د ع   | 20 |
| ن ك ر   | ن ك ر   | 21 |
| ب ع د   | ب ع د   | 22 |
| ظ ن ن   | ظ ن ن   | 23 |
| ج م ع   | ج م ع   | 24 |
| ن و ر   | ن و ر   | 25 |
| ج و ز   | ج و ز   | 26 |
| ز ع م   | ز ع م   | 27 |
| ش ر ع   | ش ر ع   | 28 |
| ص د ق   | ص د ق   | 29 |
| خ ب ر   | خ ب ر   | 30 |
| ح و ل   | ح و ل   | 31 |
| و ف ق   | و ف ق   | 32 |
| ق ل د   | ق ل د   | 33 |
| أ خ د   | أ خ د   | 34 |
| ن ف ي   | ن ف ي   | 35 |
| ح م ل   | ح م ل   | 36 |
| ض ر ر   | ض ر ر   | 37 |
| ز ن د ق | ز ن د ق | 38 |
| ض ل ل   | ض ل ل   | 39 |
| ن ق ض   | ن ق ض   | 40 |
| ي ق ن   | ي ق ن   | 41 |
| م ن ع   | م ن ع   | 42 |
| ض ر ر   | ض ر ر   | 43 |

## لائحة توزيع المقولات :

| الدينية       | الشرعية        | الجدلية        |
|---------------|----------------|----------------|
| 105 . كفر : 2 | 65 . أول : 5   | 57 . خلف : 6   |
| 94 . الله : 3 | 29 . وتر : 16  | 55 . علم : 7   |
| 67 . رس : 4   | 19 . فق : 22   | 49 . وجد : 8   |
| 49 . كذب : 10 | 20 . بدع : 20  | 49 . حق : 9    |
| 37 . آمن : 12 | 19 . جمع : 24  | 39 . ظهر : 11  |
| 23 . عقد : 17 | 18 . جوز : 26  | 34 . برهن : 13 |
| 20 . نكر : 21 | 16 . خبر : 30  | 32 . ثبت : 14  |
| 18 . نور : 25 | 37 . ضر : 11   | 31 . نظر : 15  |
| 17 . شرع : 28 | 38 . زندق : 10 | 20 . دل : 18   |
| 17 . صدق : 29 | 39 . ضل : 8    | 22 . بعد : 20  |
| 41 . يق : 7   | 19 . ظن : 23   | 17 . زعم : 17  |
|               | 31 . حول : 16  | 32 . وفق : 15  |
|               | 30 . قلد : 13  | 34 . أخذ : 13  |
|               | 12 . نفي : 35  | 11 . حمل : 36  |
|               | 8 . نقض : 40   | 7 . منع : 42   |
|               | 5 . ضر : 43    | 530            |
| % 38          | % 18           | 218            |
| % 44          |                | 454            |

إن أهمية السجل الجدلية والبلاغي جلية. لقد كانت الحضارة الإسلامية الكلاسيكية جد مشبعة بثقافة فلسفية دينية على المستوى البلاغي والجدلية وبكيفية أقل على المستوى الميتافيزيقي. وهكذا فإن خطاب الغزالي لا يفهم خارج

المقياس الأرسطي، مع أن الإنحطاط جعل مدى هذا التداخل صعب التصور. ويجب أن نسجل كذلك كفاءة المفكر الكلاسيكي التركيبية العالية التي تجمع بين التقليد والوحى الميتافيزيقي وبين الثقافة التجريدية المعقولة. وأخيرا، إذا كان الطلاق بين هذين التيارين قد حدث منذ أمد بعيد في أرض الإسلام فإن الجهود المبذولة من أجل البحث عن تركيب عضوي بين منبئي المعرفة، كانت قليلة.

### 2 - دراسة الاستقطاب :

إن الرسم التخطيطي لتوزيع المفاهيم المستخلصة من كتاب الفيصل تبين لنا مكان التداول الأكثر تواتراً الخاص بكل مفهوم، ويسمح كذلك بتقدير التركيز واستقطاب كل مفهوم على امتداد عدد معين من الصفحات ، ويعطينا صورة أولية عن تنسيق هذه المفاهيم، ثم إن دراسة الاستقطاب المعمقة تحل إقتصاد النص .

#### رسم إجمالي لاستقطاب المفاهيم :

##### 1 - نظرية إجمالية :

أ - من ص 1 إلى ص 9 :

سيطرة المرجعية الدينية مع ظهور متزايد (ص 4 و 5) لمفاهيم جدلية مثل: اختلاف ، اثبات ، نظر ، تقليد ، تتمحور حول مفهوم التناقض. وهذا المفهوم هو الذي يبيّنُ الانتقال إلى نمط آخر من الخطاب ويحدد التمفصل بين الاعتبارات الدينية والخطاب الجدلية المحسن، ويسجل ظهور جهاز جدلية في إطار صراع بين الفرق ومن هنا الفعالية المعترف له بها .

ب - من ص 9 إلى ص 24 :

سيادة واضحة للمرجعية الجدلية وتركيز حول مفاهيم فلسفية قوامها مقولات الوجود (مراتب الوجود) والبرهان.

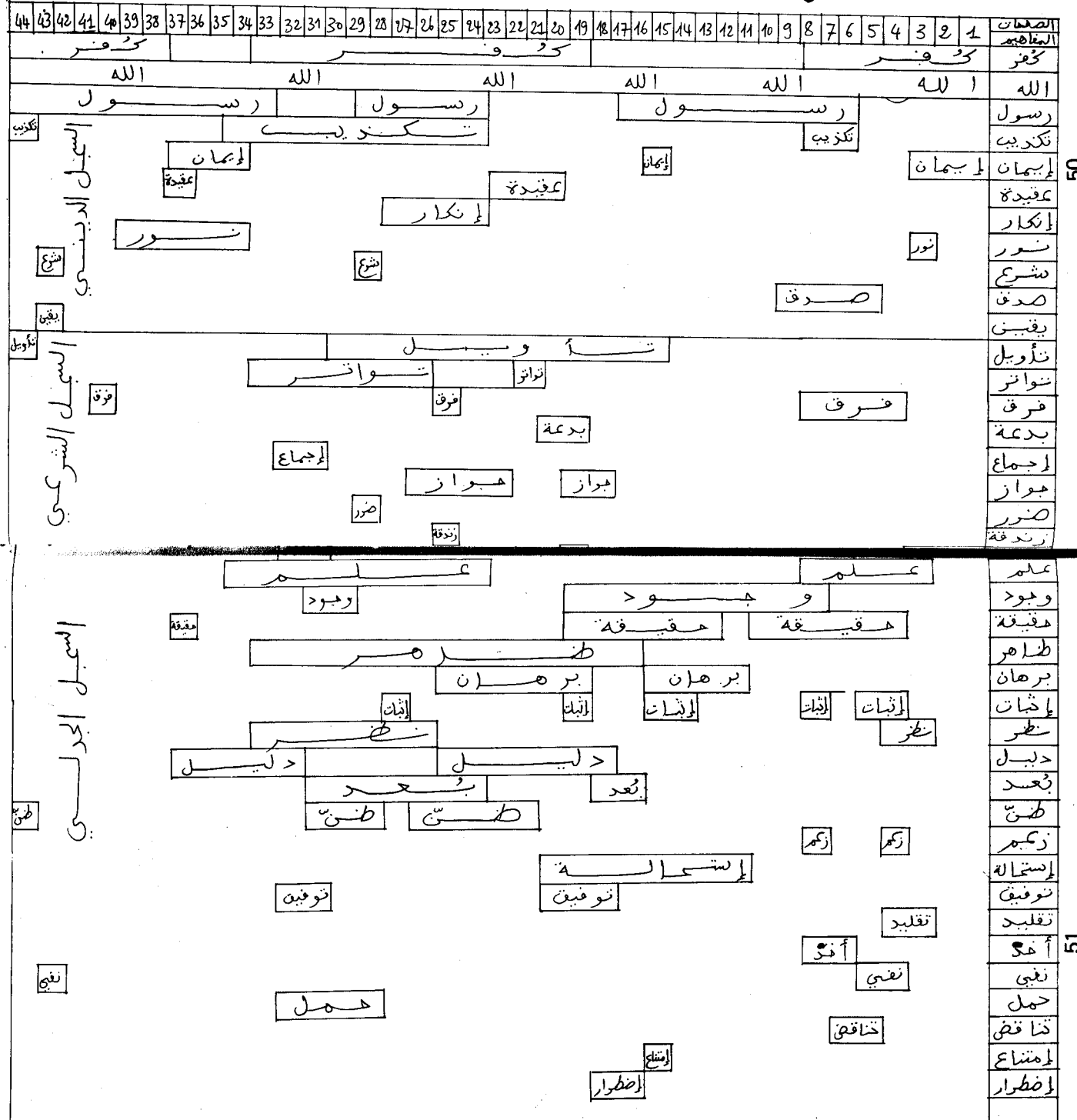
ج - من ص 24 إلى ص 33 :

سيطرة السجل الديني والشرعى وتردد مفاهيم غير اليقينية: البعد، الظن، الحمل الخ ....

د - من ص 33 إلى ص 44 :

سيطرة السجل الاهوتى والدينى

## لوحة إجمالية لاستقطاب المفاهيم



أ 5 - علم  
- عَدْ

يُقابِلُ الغَزَالِيُّ لِغَةَ الْأَخْرِينَ الَّتِي لَا أَسَاسَ لَهَا (زَمْهَرْ)  
بِخُطَابِهِ الْعُلْمِيِّ (الْعِلْمِ).

هناك اعتراف بعلاقة معقولة تجمع بين مبدأ الوحي وبين المفاهيم الفلسفية الدينيّة : مقوله الوجود (مراتب الوجود) مثلاً. وبفضل توسيع مفهوم الوجود تُذكّر العلاقة الصراعية بين وحي واحد وبين تأويّلات كثيرة عن طريق تصور متعدد الدلالات للوجود : توجّد أنماط كثيرة للوجود صحيحة هي الأخرى .

ومفهوم الحقيقة هو الذي يفصل هذين النظالمين من الواقع اللذين يبدوان متناقضين .

لَا يُقَابِلُ الغَزَالِيُّ أَيِّ اثِباتٍ لَا يَدْعُمُهُ بِرْهَانٌ . هُلْ كَانَ مِنَ الْمُمْكِنِ أَنْ يَرَى هُؤُلَاءِ فِي ذَاتِهِمْ وَفِي الْأَخْرِينَ أَنْ رُوحَ الْجَسَمِ الْالْتَهَامِيِّ وَتَضَامِنَ الرَّأْيِ يَكُونُانَ حَدَّاً لِهَذَا الْاقْتِضَاءِ .

مقوله الاستحالة الوحيدة تتعارض مع مقوله الوجود المتعددة : فهي إذن علاقة قائمة لصالح الوجود لأن الاستحالة تفرض بالفعل اختبار عدة امكانيات .

يُجَبُ أَنْ نُبَرَّهَنَ عَلَىِ اسْتِحَالَةِ دَلَالَةِ مَعِينَةٍ لَا عَلَىِ اسْتِحَالَةِ مَطْلَقَةٍ (كَامِلَةٍ) ، وَهَذَا يَؤْدِي إِلَىِ طَرْحِ السُّؤَالِ ، فِي أَيِّ شَرْطٍ يَكُونُ مَعْنَى مَا مَمْكُنَّا ، مَمْكُنًا بِمَعْنَى فَعْلَيَّةِ حَقِيقَيَّةٍ وَلَيْسَ مَحْضَ جَوَازٍ .

وَهَذَا فَالْاسْتِحَالَةُ اثِباتٌ لِأَنَّ الْبَرَهَانَ لَا عَلَاقَةَ لَهُ إِلَّا بِدَلَالَةِ الْمُعْطَىِ الْمُوْحَىِ بِهِ وَلَا يَقْصُلُ الْبَتَّةُ بِظَرْفِ الْوَحِيِّ .

أ 6 - رسول  
- وجود  
- حقيقة

أ 7 - برهان  
- اثبات

أ 8 - استحالة  
- وجود

أ 9 - استحالة  
- برهان

يتعلّق الأمر بمفاهيم بارزة بسبب تواجدها المشتركة في نفس الجزء من الفيصل .

تتحدد المقدمة على الخصوص في إطار المفاهيم الدينية . والمحور الأساسي للخطاب ديني ، وهو لا يهدف إلى تنمية وإبراز نوع آخر من الحقائق غير الحقيقة الدينية .

إن حُقُّ الْفَكَرِ مَقْصُورٌ عَلَىِ الرَّوْجِ : اثِباتٌ / نَفْيُ الْأَطْرُوحَاتِ ، وَتَنْسُدُ هَذَا الْحُقُّ فَكَرَةَ الْاِخْتِلَافِ وَلَا تَوَجُّدُ أَيِّ إِشَارَةٍ إِلَىِ الْأَصْلِ الْإِجْتَمَاعِيِّ لِهَذِهِ الْأَطْرُوحَاتِ ، وَالنَّفْيُ هُوَ التَّعْبِيرُ الْمَلَائِمُ لِلْإِوَالِيَّةِ (الْمِيكَانِيَّمُ) ذَاتِ التَّكَوِينِ الْحَزَبِيِّ ، لَكِي تَكُونَ ، يَجِبُ أَنْ تَكُونَ مَعَارِضًا .

العامل المميز (تَبَيِّنُ الْفَرْقَ) المقبول لا يمكن وضعه إلا بناءً على الشهادة بتصديق الرسول . هذه ملاحظة موضوعية يصوغها الغزالى ، ولكنها ليست كافية لتفحيف من الممارسة المتخربة الفعلية بمعنى أن الصراعات العقائدية لها دلالة أخرى غير التعبير عن رغبة حقيقة في استئصال المرتقات . وهناك اعتبارات أخرى إجتماعية وسياسية تدخل في هذا النطاف .

وَبِالْفَعْلِ فَإِنَّ التَّقْلِيدَ (التَّقْلِيدُ الْعَرْفِيُّ) لَمْ يَفْهَمْ فِي أَصْلِهِ الْإِجْتَمَاعِيِّ ، فَهُوَ مَطْرُوحٌ بِإِعْتِبَارِهِ نَقِيَّضًا لِلنَّظَرِ (تَحْلِيلُ نَظَرِيِّ) ، مَقَارِبَةُ عَقْلِيَّةٍ : فَهُوَ إِذْنٌ مَحْدُودٌ ثَقَافِيًّا . وَيُسْتَفَادُ مِنْ ثُمَّ أَنَّ النَّظَرَ مُسْتَقْلٌ عَنِ التَّعْبِيرِيِّ الْإِجْتَمَاعِيِّ وَالْسِّيَاسِيِّ ، وَيُسْتَطِعُ كَذَلِكَ أَنْ يَؤْثِرَ عَلَىِ الْأَوْلَيَاتِ ذَاتِ الْإِنْتَسَابِ الْحَزَبِيِّ . وَمَعَ ذَلِكَ يَجِدُ لَدِيِّ الغَزَالِيِّ دَعْمَةً مُشَجَّعَةً إِلَىِ التَّفْكِيرِ الشَّخْصِيِّ .

2 - الدراسة التفصيلية :

أ - القطبيات المتواقة (المتعلقة) :

أ 1 - كفر  
- إيمان  
- ضلال

أ 2 - اختلاف  
- اثبات  
- نفي

أ 3 - صدق  
- فرق

أ 4 - تقليد  
- نظر

ينحل لغز العلاقة بين مفهوم الحقيقة ومفهوم الاستحالة إذا لاحظنا أن الاستحالة لا علاقة لها إلا بمعنى واحد للمعطى المولى به وليس بجميع معانيه. وإنذا فالاستحالة لاتلغي علاقة المعطى المولى به، الإيجابية بالحقيقة.

10 - حقيقة  
- استحالة  
الصلة بالعقل»

تفرض ضرورة التأويل بالنسبة لكل الفرق وبالتالي بالنسبة للمجتمع برمتها. إن رفض التأويل يعني موت المعنى لانه لا أحد يستطيع أن يظل بمنأى عن انجازات الفكر الديني دون ان يتعرض لخطر (البلاءة) ودون ان يتهدده خطر «قطع

أ 12 - بعد  
- اضطرار

يتعلق التأويل بالمعنى الظاهر وحده. فهو يوطد اذن وجود العقيدة.  
ورفض التأويل يمكن أن يربط العقيدة بمظاهر العجز الفكري: إن التأويل يبرر بالدفاع الذكي عن العقيدة.

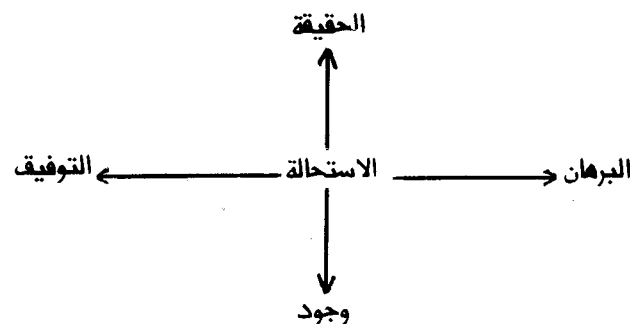
تضفي مقارنة الاسلام بالافكار والعقائد غير الاسلامية حدة أكثر على مشكل الكفر. فيجب تحديد تأويل ما لا يكون كفرا دون رفض المذاهب الدينيه (الوضعية) فالامر يتعلق إذن بإدماج هذه العقائد ادماجًا شرطيًا يتلافى كل توقع عقيم.

التأويل تجاوز وترخيص (جواز) دلالة ما . إنه تجاوز متدرج لمعنى ما تبعاً لدرجات الوجود الخمس.  
يعتقد الغزالى أن ممارسة الفلسفة والباطنية ليست من التأويل لأنها لا تعتمد على البرهان. فالبرهان، وهو مفهوم ديني يصبح أساسياً.  
والبرهان يطابق من خلال النص مذهب الغزالى بصفة قابلة للنزاع.

16 - برهان  
البرهان الذي تبيح التأويل في مداه الواسع .  
أ 16 - دليل

علاقة عضوية بين مفهومين منطقيين : الدليل هو أدلة

شك



11 - إن الاستحالة هذه الكلمة الرهيبة التي استعملتها بسيادة تامة فلسفة متأكدة من واقعها أصبحت محددة عند الغزالى بكيفية رائعة بفضل مفاهيم جدلية (حقيقة، برهان، وجود) وبفضل معيار أخلاقي (توفيق)، لقد تم إذن حصر مفهوم الاستحالة لأنه أصبح موقوفاً على حجة صارمة تتبعاً غياب أي علاقة مع مقولات الوجود الخمس (١) لكي تنتهي بالطعن في العقيدة. وفي الواقع فإن مفهوم الاستحالة يتدخل بتوافق مع مفهوم الحقيقة بحيث أنه مستعمل في اتجاه المواجهة مع المعتقد.

ونسجل هنا العمل الرائع الذي قام به النخبة المتفقة في المجتمع العربي الاسلامي من أجل تأمين ملاعة العقيدة مع عقلانية الثقافات غير الاسلامية. وقد أفضت هذه الجهود إلى بناءات عضوية حافظ فيها الاسلام على خصوصياته واستجاب في ذات الوقت إلى ظروف فكر دينيوي.

(١) كان على الغزالى أن يثبت على التوالي أن أي علاقة مع العدم ليست متضمنة في واحدة من مقولاته عن الوجود وأنه لا يوجد أي مقولات غير التي ذكرها.

إن نموذج المعرفة الصحيحة هو ما تم نقله بواسطة سلسلة متamaske من الضامنين أو هو ما تم وضعه بعد تفكير نظري صحيح : ومصدر الحقيقة، الوحي والعقل معترف بهما معاً. ولم يبدأ فهم العقل بإعتباره شيئاً معادياً للدين إلا في فترة التقهقر الثقافي .

يطرح الغزالي السؤال الجوهرى المتعلق بحق المخالف، وتقرير المواقف العقائدية. إنه سؤال اشكالى، ولكن حق المخالفة البسيط معترف به بالنسبة للاجماع، على سبيل المثال. وتقرير وجهات النظر موضع تمنى وليس موضع اكراه .

تحتل مفاهيم البدعة والضلال مكاناً في النص مكثفاً بالمصطلحات الجدلية والمنطقية. وهذه المصطلحات تلطف الاتهامات الدينية بما تقتضيه من جهد في التحليل والتمييز .

للاحظ مصير التأويل بواسطة الظن، الذي يؤدي إلى انكار الأركان الدينية، ولذلك فهو غير مقبول .

إن المفاهيم الدينية مثل الإيمان والنور مترابطة على نحو لافت للنظر. فالإيمان، وهو الممارسة الدينية المدققة يعتبر بمثابة نور بسبب أهمية الوظائف شبه العقلانية والكشفية المنسوبة إليه .

إن التشريع الديني هو حجر الزاوية في كل يقين أولى

أ 22 - علم  
- توافر  
- نظر

أ 23 - اختلاف  
- توفيق  
- اجماع

أ 24 - بدعة  
- ضلال

أ 25 - انكار  
- جواز

أ 26 - إيمان  
- نور

أ 27 - يقين  
- شرع

التكذيب هو الحد الأقصى للتأويل؛ يجب أن يطابق هذا الحد الأدلة المثبتة بالبرهان. ومجال ادماج المذاهب المختلفة يمكن أن يمتد بحرية شريطة لا يناقش أساس العقائد.

يعني الكفر هنا بطريقة تكوينية وليس حزبية وذلك بتهمة التكذيب إزاء النبي. وطبعاً، فإن هذا التعريف يمكن أن تلوثه اهتمامات حزبية أثناء التطبيق .

بين الحالتين : الاستبعاد والظن علاقة وثيقة. وهو يرسمان حد كل تأويل : وجودهما يعني كل مؤول ويفتح الطريق لتهمة الزندقة والتبديع .

والحقل الدلالي لمفهوم الاحتمال، ذو علاقة بالحالات القصوى لامكانية تأويل ما بمعنى أن هذه الامكانية تظهر حين يستبعد المؤلف التأويل في ميدان معين .

وهذه المفاهيم الثلاثة تجمعها إذن علاقة عضوية .

يلعب التحليل النظري (النظر) دوراً أساسياً في تحليل حقل الشك : المحتشم والظني والممكן.

وكلما كانت هناك احالة على البرهان والدليل قد أفل اللجوء إلى النظر، أما حين تظهر مقولات التشكك يكثر ذكر النظر .

تناقض المعيار والواقع : بعد أن ربط التأويل بمقولات الوجود والحقيقة والبرهان، يبين الغزالي أن التأويل يبتعد، في الواقع، عن هذه المباديء لكي يكون ثمرة الظن .

وهذا الصنف من التأويل يميز بطريقة قابلة للجدل خصوم الغزالي .

أ 17 - تأويل  
- تكذيب

أ 18 - تكذيب  
- كفر

أ 19 - بعد  
- ظن  
- حمل

أ 20 - التأويل  
- النظر  
- البعد  
- الظن  
- الحمل

أ 21 - التأويل  
- الظن

ب - القطبيات المنفصلة :

ويتعلق الأمر بمفاهيم لاعلاقة بينها في النص (2)

ب 1 كفر : - وجود

مضبوطة (برهان) مفنة (وجود) ودقيقة (وجه

الاستحالة) يعصم من الاتهام بالكفر. وهذا الفصل

يتضمن مفهوماً إيجابياً للعلاقات بين العقل

وأركان العقيدة.

ب 2 - برهان

بعد ظن التفرقة بين نسقي حدث متقابلين بخصوص

قيمتهمما العلمية : بالفعل فإن قيمة نتائج هذه

المعلومات متناقضة : بينما يقتضي البرهان

البيتين، يفترض الاستبعاد ظن الشك.

ب 3 - الصدق

البرهان إن الشهادة الأولى بتصديق الوحي تستغني

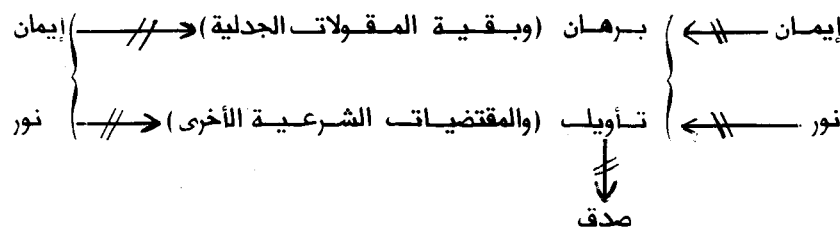
عن كل برهان.

ب 4 - نور

تأويلي الإنسان الذي يمسه نور الله لا يحتاج إلى

تأويل، وكذلك الإيمان يعفي من كل تأويل.

ج - شكل عام :



لاظهر المقولات الجدلية والمنطقية إلا بعد أن يتم التعرف على قيم الوحي الأساسية عن طريق التسليم البسيط، وحين يجب الفصل بين الفئات الدينية المتنازعة والتي من شأنها أن تعرّض الدين نفسه للخطر. وتتصبّح هذه المقولات زائدة بالفعل، عند شهادة تصديق ثابتة أو بفضل نور يغمر به الله المؤمن.

وفي هذا الصدد فإن نور الوحي ليس استعارة بسيطة بالنسبة لقيمة أخلاقية ما، إذ يجب فهمه بمعنى إبستمولوجي كمصدر وشكل للمعرفة وهذا الانفصال الذي يبيّن حقاً دور العقل البارز في إطار نزاعي لا يسند إليه العقل إلا دولاً أداتياً إذا ما قارناه بالأدلة الروحية للمعرفة: النور الذي يخلق من جديد النهج الأساسي نفسه (بمعنى أنه أساس) الذي اتبّعه القرآن بإعتباره تنزيلاً (وحيّاً).

### 3 - التحليل المفهومي :

1 - تقديم : يفتح الفيصل بعرض حول التباس وأخطاء مختلف الفرق، حيث يسند الغزالى لنفسه دور المدخل المنصف ، الذي يحل ويبعد الالتباس.

#### أ - تماثل / تماثيل :

في الصفحة الأولى والثانية يحصر الغزالى نفسه في شبكة هيئات إيجابية تمنح سلطة قوية وهي : الله، الرسول ، الصحابة والمشايخ (العلماء). ويدعم هذا التماثل الإيجابي الاستشهادات القرآنية التي تساهم بواسطة بنيتها المزدوجة لمضمونها : مؤمنون / كفار، في تمييز بصفة سلبية، خصوم الغزالى في ذهن القارئ.

إن وظيفة الاستشهادات هي تجريح خصومه الذين ليسوا مؤهلين لبحث القضايا الشرعية واللاهوتية. ويتردّد في الكتاب نصيحة الغزالى للقارئ : «تحاش

(2) يوجد فرق كبير بين المفاهيم التي يقابلها الغزالى في نفس المكان من النص وبين تلك التي لا علاقة بينها في النص.

ومن وجهة نظر عملية يمكننا أن نتساءل كيف يستطيع أن يميز الثنائي كفر / خلاف، بعد أن عرض منهج مختلف الفرق في موضوع الحكم بالكفر. لقد توصل إلى ذلك عن طريق تمييز جديد (تركيب) للكلمات يؤدي إلى علاقة جديدة. كان لدينا زعم / خلاف / كفر، والآن لدينا خلاف، أولاً، مقصولاً عن كفر بمصطلح قوي هو حق، تحقيق، ذو قيمة ميتافيزيقية وجدلية متينة لذلك فهو يجب بسهولة كلمة (زعم) الضعيفة جداً. وهذا التحقيق أداته المقولات المنطقية التالية التي أفرغت مفهوم الخلاف من جوهره كله :

|           |           |
|-----------|-----------|
| الاستحالة | الاستبعاد |
| الاثبات   | الدليل    |
| الفرق     | النظر     |

وهناك عمل آخر تبسيطي يجري بموازاة ماسبق. فالغزالى لا يكتفى، أمامه هذا العدد من أسباب الخلاف بين الفرق، ب النقد مفهوم الخلاف ، فهو يسعى كذلك إلى تبسيط معطيات المشكل بإعطائه بعدها حقيقىاً : تصديق / تكذيب .

كما يلاحظ انزلاق مشترك من كلمة خلاف إلى كلمة مختلف بعد أن انتزع من هذه المفردة حمولتها الحزبية والسجلية، ثم من كلمة حق إلى حقائق حيث تم الانتقال من مقوله ميتافيزيقية إلى دلالة تجريبية: وهذا يعلن عن نقاش نظري من نوع فلسفى، ويصبح التكذير منذ الآن ذا علاقة بمقولات البحث والانسجام : نظر / تناقض .

### 3 - الزوج : تكذيب / وجود :

نذكر بأن الغزالى بدأ بتاكيد أن الفرق تتم ببعضها البعض بالكفر لأسباب تتعلق بالخلافات العقائدية ثم يوضح أن سبب ذلك أيضاً هو كون هذه الفرق كانت تعتقد أن خصومها اتعموا النبى بالكذب .

إن الغزالى يعرض إذن اطروحات خصومه على مراحل وبكيفية جزئية ليجردها من الطاقة التي تحويها بوصفها كليلة، فكل حد يعرض كما لو كان هو الأساسى في عقيدة خصومه ثم ينقد هذا الحد ويلغى به بحجج كثيفة .

كل نقاش معهم ... ولا تضيع فيهم بقية زمانك ....» ثلاث مرات في صفحتين : ص 2 و 3 ) مدعماً نصه باستشهاد قرآنى : «لَوْ أَرَادَ اللَّهُ ...» .

الخصوم : إنهم مجاهدون، فهم جماعة، لا أخلاقية: حسدة (طائفة من الحسدة). هذه هي صورتهم الأخلاقية التي تضمنها حالات سلبية إلى استشهادات قرآنية تتعلق بجاهي الوحي (الجاهلين). فمن جهة، تعريف ذاتي يضفي قيمة عالىة بفضل تمكن الغزالى من بعض الأسرار (سر المعاملات)، ومن جهة ثانية، تعريف منقص، مجاهول وتحقيرى .

سر / علم : يعتقد المتكلم أنه يملك أسراراً ينوي افشاءها: «إِعْلَمْ»، وأن لديه نوراً لا يتوفى عليه خصومه .

إن المفهوم الجارى : علم / نور يبيّن لنا أن العلم، المعرفة الصحيحة، يخضع أولاً لموقف أخلاقي لا عيب فيه، والغزالى يزعم أنه يملكتها معاً .

### ب - قيمة الأطروحات :

قال و Zum يتوسع أن أنواع الخطاب .

قال : به تبدأ بكيفية استثنائية قضية غير صحيحة أو شبه مؤكدة وهذا الفعل على صلة مستمرة إما بالله أو بالرسول أو بالغزالى نفسه، وهو يقترب بالصدف والحقيقة والتصديق، وبالاحداث التي تعتبر صحيحة .

زعم : يقترب أولاً بخصوص الغزالى ثم بأصحاب الفرق المختلفة، وهو يدل بكيفية مستمرة على اثبات متحيز وعلى حكم ضعيف .

### 2 - الثنائى : كفر / خلاف :

يظهر هذا الزوج منذ البداية وكأنه غير ذي قيمة لأنه يبدأ بفعل زعم . والمقابلة : كفر / شير تضعف كثيراً العلاقة كفر / خلاف بإعطائنا فكرة عن تباين بين تهمة الكفر الخطيرة وسببه (خلاف بسيط) المحدود .

إن الكفر، من جهة أخرى، ذو علاقة بالحق والحقيقة، وهو يسجل مشروع المتكلم الذي يكتون من عملية دقة: الحد أو (التعريف). وهذا المشروع الشريف بحسب يجعل العلم هدفه الحق ويتناقض مع العمى والتقليد. وادخال مقوله التحقيق سيتمكن الغزالى من تحديد الكفر بدقة .

| التأويل 64 مرة | الخلاف 51 مرة | ص       |
|----------------|---------------|---------|
| 0.....         | 5             | 5       |
| 0 .....        | 5             | 6       |
| 1 .....        | 3             | 7       |
| 4 .....        | 0             | 12      |
| 4 .....        | 1             | 16      |
| 8 .....        | 0             | 17      |
| 9 .....        | 0             | 18      |
| 1 .....        | 4             | 20 – 19 |
| 4 .....        | 0             | 24 – 23 |
| 9 .....        | 2             | 29      |
| 2 .....        | 6             | 32 – 31 |

وهذا يوضح لنا الدور الضمني الذي يلعبه التأويل عند الغزالى، فالتأويل ليس رياضة مجانية أو سجالية تهدف إلى تعميق الصدع الموجود بين الفرق ، بل يجب على العكس من ذلك أن يحد قدر المستطاع من هذه الخلافات .

#### 4 – وجود / ظاهر :

بعد العرض التناعقي لأطروحات الخصوم نجد تحليلًا متشعبًا ومعقدًا يدور حول مفاهيم الوجود والظاهر. وهذا ما يفسر تعدد دلالات مصطلح الوجود، الذي يمكن أن يعني وجودًا ملموسًا صرفاً، أو وجودًا مجازيًا أو خياليًا أو محسوسًا أو عقليًا. وهذا الاصطلاح يتمفصل مع الظاهر الذي يتمتع هو الآخر بدلالة متعددة. الظاهر: مقوله وجودية ولكنها تستطيع كذلك أن تلغي نمط وجود وهذا يعني أن لها معنى فعليًا وآخر معياريًا) . وهذا التعقيد يسمح بعرض مسألة التأويل الصعبة بكثير من المرونة. ونشير إلى أن التأويل ، إذا كان محدوداً بالبرهان، الذي

وقد أدى هذا إلى سد أطروحات الخصوم تدريجياً وإلى فتح على العكس من ذلك حق خطاب الغزالى .

ولنذكر أننا كنا في البداية نتوفر على التوزيع الآتي :

زعم / خلاف / كفر، ثم

خلاف / تحقيق / كفر ، وأخيراً

زعم / تكذيب / كفر .

أما الآن فنحن أمام علاقة يربط فيها التكذيب مع مفهوم الوجود بواسطة البحث عن الحقيقة (التحقيق) وهو حقل جد موسع، كما قلنا لأنّه عوض الثنائية الاختيارية : صحيح / خاطيء التي تؤمن وظيفة المنطق الفرقي (مع / ضد) لدينا حقيقة لا تتضمن أقل من خمس درجات في ارتباط مع مقولات الوجود الخمس. كذلك بالنسبة للانتقادات الدلالية للفرق التي ترى الكفر في الخلافات التافهة، يدعو الغزالى إلى ممارسة التفكير العقلي. لذلك فإن تهمة التكذيب نفسها هي التي تغدو عسيرة الإثبات .

ونلاحظ بالفعل من ص 8 إلى ص 18 اختفاء – كلياً أو جزئياً – مقولات تعبّر عن الصراع أو ذات حمولة سجالية قوية مثل الكفر، والتكذيب، والخلاف وأنكر وقد وزعم الخ ... وظهور اصطلاح التأويل : (تفسير مجازي) . وما يلفت النظر كذلك أن مفاهيم مثل التأويل والخلاف تظهر في وظيفة تتناسب عكساً بمعنى أنه كلما دار الحديث عن الأول ، قلت الإحالة على الثاني .

## 6 - حد البرهان :

إن إدخال مفهوم الظن يبيّن الصعوبة الحقيقة للبرهنة على تأويل معطى وانخفاض الفرق في هذا المجال. وهو يصادف كذلك ظهور مفهوم أصول العقائد ونقد سوء استعمال الفلسفة للبرهان، حسب الغزالى. لقد اعتبرت هذه الأصول غير قابلة للتأويل وتسجل حدود مقولات الوجود، ومن هنا يصبح النقاش خاصاً جداً وإيسياً. ونلحظ لدى الغزالى جهداً لمقارنة الفلسفة بفرقة الزنادقة المنبوذة (ص 25)، كما تفهّم المعتلة، الذين ورد ذكرهم في معرض الحديث عن الزنادقة، فهما سلبياً. وتتحول حالة «يجوز»، التي استعملت في إطار جهاز مفهومي جدلي إلى خرق، بمعنى خرق الظاهر. ويلاحظ أيضاً ظهور مفهوم الضرر في ص 24 بعد نقد الظن، وهذا المفهوم يأتى مباشرةً بعد نقد الفلسفة، والباطنية والتضوف.

وأخيراً، هل حدث تغيير في موقف الغزالى إزاء البرهان؟ لا يمكن تأكيد ذلك طالما أن رفضه أطروحتات خصومه يتم أساساً بإسم البرهان نفسه، ولكن يجب أن نسجل كذلك بأن الاعتبارات الأخلاقية لها وزنها وتأثيرها على البرهان ذاته: فالضرر على الدين يحد من امكانية التأويل ومن ممارسة البرهان، وسبب ذلك معروف: ففي عصر الغزالى إزداد نشاط فرقه الباطنية التي وضع تأويلات شجتها التورنوكسية (أهل السنة) وخاصة الشاعرة.

## 7 - منطلقات الشرع :

مادام الغزالى لم يحدد مفهوم الضرر فإن السؤال يظل نتيجة لذلك مطروحاً وباعثاً على التعسّف إلى حد ما. وقد وعى الغزالى هذا الخطر فأكّد تطبيق حكم الكفر على رفض بعض النقاط المعينة مثل الأصول التي هي الإيمان بالله، الإقرار بالرسول وباليموم الآخر، أما الفروع فهي لاتقتضي سوى التبديع أو التخطة.

ويدرس الان زوج : تكذيب / تكثير انطلاقاً من مفاهيم شرعية مثل تواتر والاجماع ص 28 - 32) ونشير إلى أن مصطلحات الاستبعاد والاحتمال والظن ترددت بكثرة على هذا المستوى. والرجوع إلى مفاهيم يُستنتج منها يقين ضعيف يُفسّر بكون هذه المفاهيم تنطبق على نقاط تثبيت جدلاً كثيراً في الإسلام، واللجوء إلى اصطلاحات صارمة سيؤدي إلى أطروحتات مغالبة ومتطرفة، كما أن الاتهام بالكفر سيؤدي إلى تصدع كبير في صفوّ المسلمين والأمكانيّات مرتبطان معاً.

يوجه المقولات المنطقية مثل الاستحال والامتناع والاحتمال فالبرهان هو بالأحرى ذو علاقة بالظاهر وخاضع له، وذلك حتى لا تتعرض علاقة التكامل المطلوبة بين الظاهر والتأويل للخطر. فالتأويل، كما بينا ذلك من قبل، تأويل دلالي وليس تأويلاً منطقياً. وهذا يعني أنه يتعلّق ببحث عن دلالة المعطى الموحى به لا بأساسه الاستدلالي في الواقع بصرف النظر عن كل وحي.

## 5 - تأويل / برهان :

نسجل حدة كبيرة بين الزوج قوله / رسول الذي يقتضي تأكيداً صحيحاً، وصادقاً، من جهة، وبين التأويل المجازي الذي هو تغيير بالنسبة لهذا القول ، من جهة ثانية. يكشف عن هذه الحدة، جزئياً، شبكة من الدلالات المنطقية والفلسفية (برهان - دليل ، استحالة الخ ...) على أساس مقولات الوجود التي تجعل خطاب التأويل ممكناً.

فهو في حركة أولى يحصر مقوله التأويل بين النظر والبرهان : أي أن البرهان وحده هو الذي يحدد وضعية (قانون) النظر ، ثم، ابتداء من ص 19 يجري الحديث عن البرهان القاطع ، وعلى التوالي يصبح التأويل صعباً أكثر فأكثر. وتساهم في هذا ، عوامل كثيرة هي :

1 - ظهور معيار السلف الصالح

2 - اللزوم المتضاد على مستوى البرهان

3 - مقوله الضرر .

على هذا المستوى يمكن القول بوجود تطور في خطاب الغزالى بالمعادلة المضمرة : برهان / سلف. فلي sis في ذهن المؤلف أي تعارض بين هذين الاصطلاحين بل معاوضة طبيعية .

وهذه الملاعة هي التي تجعل بالفعل نص الغزالى بناءً تاماً. هذه العودة إلى السلف وكذلك هذا الاصرار على البرهان الصارم يظهر ان في الوقت الذي يكون فيه النقاش أقل تجريدًا لفحص قضية الكفر على صعيد عملي، وهكذا نلاحظ تزايد تداول الحالات شرعية ودينية. ولكن لا ينبغي اعتبار هذا تخلّياً عن المنهج المنطقي العقلي. فالعبارة التركيبية : براهين تواترية ص 21 تبيّن رغبة الغزالى في الجمع بين روح التحليل العقلي والحالات الدينية الشرعية .

معرفية على مستوى أو على آخر من النص ، والكشف عن وجود عدة خطابات متغيرة، بيد أن الفيصل يتتوفر على وحدة عميقة، واستبدال البرهان بالسلف ، والنظر بالنور الذي يتم بطريقة تكاد تكون طبيعية وغير صراعية ينم عن قوة العمل الاعدادي المنجز.

## 6 – سلطة البلاغة :

في العرض المعقّل والكلام الوعظي توجد بلاغة بل تفخيم في صميم فكر الغزالى لأن الكلام يهدف أساساً إلى التأثير على الآخر : «ففي أحيان كثيرة لا يراد للصوت أن يصل فقط إلى آذان المخاطب بل يراد منه أن يصفعه ويخترقه». (3)

يجب علينا إذن أن «نحلل وسائل هذه العملية الدالة في نص ما، وليس فقط الطريقة التي تعبّر بها عن قوتها بل كذلك تلك التي تتطبع بها صورة حركة المتكلّم في ذهن المتلقي ..». (4)

## 1 – علاقة المتكلّم / القاريء :

### أ – الإطار النفسي – العاطفي :

يُخاطب الغزالى القاريء بطريقة ودية ويحاول خلق نوع من الألفة، فهو يتحدث إلى القاريء باعتباره هذا الأخير «أخًا» وصديقاً مشفّق (ص 1). وهذا من الثوابت عند الغزالى لأنّنا نجد في المشكاة والمقصد الأسنى والمنفذ ومعارج السالكين الخ .... نفس طريقة التخاطب الودية والأخوية. ويحاول الغزالى ربط علاقة عاطفية وثيقة بالقارئ ، فيتحدث عن حالته النفسية والشعورية كما يتصورها هو، فيصفه بأنه «موغر الصدر» «لا تضيق به صدرك ضيق» ص 1 وهذا الاهتمام بالقارئ يقوّي تعاطفه ويوّلد لديه نوعاً من الانس يمكن أن يجعله ينتمي مع صورة القاريء – النموذج التي يرسمها الغزالى ، فالمؤلف يتّصور هذا القاريء كما لو كان شخصاً

(3) لوي ماران : نقد الخطاب – منشورات مينوي ص: 317.

(4) نفسه = ص: 322.

ويوجد لدى الغزالى ، من وجهة نظر دينية، رغبة في مجاملة الاتجاهات السنّية، وصراحته واضحة تجاه الرافضة والباطنية وهي فرق شيعية متطرفة. وهو يجده كذلك في مقارنة جماعة الفلسفه بالفرقة المحرومة من العفو الإلهي، غير أن هذا الموقف ليس نهائياً لأن الغزالى يعرض تصور الرحمة الإلهية (ص 37 – 41) يسعى من ورائه إلى التقليل من أهمية الصراعات بين العقائد وإلى تدعيم أطروحة الشك في مادة القضايا الشرعية. والهدف من هذا هو اقناع الفرق المختلفة بتأجيل كل حكم بالكافر تكون له نتائج وخيمة .

## 8 – نقد الفقهاء والمتكلمين :

تلتفي مأخذ الغزالى على هاتين الجماعتين بما خذله على أصحاب الفرق ولكن تتضاعف بمقابلة أساسية : دليل / نور يقصى منها الغزالى الجماعتين لأن الفقهاء والمتكلمين لا ينتمون إلى أهل البرهان ولا يعتبرون من أولئك الذين يمسّهم نور الله (راجع الانتقادات المنظمة التي وجهها الغزالى إلى هاتين الجماعتين في كتابه الأحياء ).

وتقترب إدانة هاتين الجماعتين الأخلاقية بعرض (ص 37 – 40) حول رحمة الله التي تتناقض على الخصوص مع المغالاة والتعصب الديني وأحكام الطرد الصادرة من الفرق والمتكلمين . والعودة إلى الرحمة الإلهية تقوم بوظيفة المصالحة وتلطيف الدوبي الفكري والأخلاقي الذي خلفه الصراعات بين الفرق ، ويفسر ، ضمنياً، الهجوم الذي شنه الغزالى ضد المتكلمين، كذلك ، بعدم مشاركة هؤلاء في وحدة المسلمين .

## 9 – تركيب :

لم نعثر في كتاب الغزالى قط على مفهوم النور، متناقضًا مع مفهوم البرهان، ولم يتعارض في نفس المؤلف مصطلح الرحمة الإلهية مع التحليل العقلي (النظر) وكذلك فإن فكرة الرحمة التي تواترت في نهاية النص لعبت دور المصالحة وهدفت إلى تلطيف الأداء الفكري والأخلاقي التي أثارتها الصراعات ، وأثارها الاختلاف الشهير الذي افتتح به الفيصل، وبهذا ننتهي ، في مجال دراسة القطبيات، إلى تعاظمية مفاهيم من سجلات مختلفة (جدلية، لاهوتية، شرعية). ولذلك نتحدث عن تعارض أو تكامل بين هذه المقولات ، كان من الازم إيجاد قطيعة

## ج - الاستفهام :

إن تكرار الاستفهام في «الفيصل» لا يقل دلالة عن معنى مقوله معينة. ويمكن تمييز نوعين من الاستفهام : واقعي وبلاخي. الواقعي ص 29 مثل قوله «هل يحتمل التأويل أم لا»، أو ص 31 : «النظر في أن من خالف بعده، هل يكفر...؟» الخ ... هذه الأسئلة تبدأ دائمًا بـ «هل» وتدل على استفهام حقيقي.

وعلى العكس من ذلك الاستفهامات من النوع التالي :

«فأي داع أكمل وأعقل من سيد المرسلين صلى الله عليه وسلم، وقد قالوا ...» ص 1، «وأي كلام أجل وأصدق من كلام رب العالمين وقد قالوا ...» ص 1 ذات الشك الخطابي .

فنحن لانتظر أي معلومات من الخطيب بل اذاعنا لما يفكر فيه المؤلف . في مجموعة الاستفهامات ص 4 : « من أين...؟، ولم صار...؟، أكان ذلك...؟ أم...؟ فبأي...؟» الخ ... توجد استفهامات ذات دلالة جد ارتياحية لافتتاح المجال إلا لجواب واحد، وذلك يعادل دلالياً، نفياً، أي رفضًا لأفكار عقائدية يحكم عليها الغزالى بالفساد، ولذلك كان لهذه الأسئلة قيمة اقناعية قسرية بالنسبة للقارئ .

## 2 - تفصيل النص :

يلاحظ في «الفيصل» قوة تماسك الجمل وكثرة المقابلات والتأكيدات الشديدة أداتها عدد محدود من المعروف والصريح .

فالاعتراض مثلاً يعبر عنه غالباً بـ : بل، بلـ ، التي تفييد أن الصحيح هو بالضبط نقىض ما يدعى الخصم. وهذا النفي يثير فكرة الصحة بدقته القصوى في رفض أطروحات الخصم .

وييندر أن تتقىدم «بل» فكرة المزايدة أو تأتي لتدعم اثباتاً آخر. ولصيغة «إنما» ص 17 - 23 - 31 - 43، وظيفة اعتراضية قوية من وظيفة «بل» مع فرق دقيق في التفسير، إن «إنما» تدخل أطروحة معارضة لتلك التي يقدمها الخصم مع بيان أسباب ودواجه غلظة: «إنما اقتصر...» ص 17، و «إنما خرج بالليل...» ص 22. وإذا كانت «إنما» تدخل فكرة قوية وجد هامة بالنسبة إلى تفكير المؤلف ، فإن «إذ»، وهي كثيرة التداول ص 19 - 20 - 24 - 25 - 30 - 32 - 39 تدشن ملاحظة بسيطة أو فرعية، وترتبط بعلاقة تكامل ، وظيفية مع «إنما» حيث يأتي

يطرح أسئلة عاطفية وثقافية يتكلف هو بالاجابة عنها : «لعلك تشنفهـي ...» ص 7، هذه الإحالة الضمنية على معطيات سيمولوجية القارئ تُستخدم بسبب أهميتها المعمارية وكأدلة اقناع : « والتواتر ينكره الانسان بلسانه ولا يمكنه أن يجعله بقلبه ...» ص 27 وكذلك : «فلا بد أن تتبعت به داعية الطلب» ص 35 الخ ... ومثل هذه التأكيدات تبين أن العقيدة الدينية، في نظر الغزالى ، تفرض نفسها بطريقة عاطفية ونفسية بسبب فضيلة ممتازة تستهوي بكيفية لاتقدر الفكر الانساني وليس بسبب قوتها الاجتماعية .

يحدثنا الغزالى ، على امتداد كتابه الفيصل ، عن الالتباس وصعوبة التحليل والفهم من ذلك قوله ص 7 :

«فأعلم أن شرح ذلك طويل...» و ص 10: «وسبب ذلك وسره طويل...» و ص 8 : «اعلم أن الذي ذكرناه ...» و ص 25 : «ومالا يكفر به يستدعي تفصيلاً طويلاً ...» و ص 30 : «من أغضب الأشياء...». يسعى الغزالى إلى خلق توتر في ذهن القارئ وشك وضيق وبيستغل كل ذلك حين يقترح على القارئ اخراجه من الورطة يقول ص 6 : «ولكنني أعطيك علامة صحيحة...» و ص 8 : «وقد شرحناه في بعض الكتب ...» و ص 7 : «ولainjibك ...» وهذه الثنائية من التوتر والاطمئنان ذات مفعول لأنها تثير انتباه القارئ وتجعله يفكر في إطار يحدده المؤلف . علينا أن نلاحظ هذه الطريقة القائمة على توريط القارئ الذي يشارك شخصياً في تحقيق أقوال المؤلف : يقول الغزالى ص 8 «فإن كنت لاتصدق به فصدق عينك». وص 9: «فإنك تقدر على أن تخترع في خيالك ...» وبهذه الاحالة الملموسة المشخصة استطاع الغزالى أن يحدث في القارئ تأثيراً مقنعاً .

## ب - نداء / أمر :

لابتكر الغزالى للقارئ فرصة يحظى فيها بمسافة تبعده عن النص ، فهو يلزمـه، عن طريق استعمال الأمر، على الانحياز وتبني وجهات نظره : «اعلم» ص 2، «فأشتغل ...» ص 3 ، لاتضيع ...» ص 3، «انظر...» ص 14، «اسمع ...» ص 16، ثم ان الأمر ينشيء علاقة مراتبية (طبية) لاتحتمل النقاش بمعنى أن الغزالى يعتبر نفسه، قبل كل شيء، استاذـا يلقـن عـلـما (اعـلم) أما القارئ فهو في مرتبة التلميـذ. وفعل الأمر يكتسب قـوة أـكـبـر حين يـقـرـنـ بالـظـرفـ «ـالـآنـ» : «ـاسـمعـ الانـ ...» ص 10، «ـانـظـرـ الانـ...» ص 14 ، تعـطـيـ لـكـامـ الغـزالـيـ حـضـورـاـ قـسـرـيـاـ .

التكفير إنما تغلب على طباع من يغلب عليهم الجهل ..» وفي ص 34: «ابدع حد الإبداع ..».

يظهر التكرار كإكثار لاقية له من مفردة أو تعبير، ولكن وظيفته الحقيقة هي تعويض حجة أو قياس مشروع التوقع، وبهذا فهو يقوم مقام برهان لا يقول اسمه. برهان سري نوعا ما . أما البدل ( أو الجمل المتباوقة التي لا يجمعها رابط ) فهو ينشأ عن إلغاء الحروف والصيغ التي يتمفصل بها الخطاب عادة، ولا يحافظ إلا على حد أدنى من الترابط حتى يخلف انتطاعاً قوياً .

يقول الغزالى ص 20 : « مقام عوام الخلق والحق فيه الاتباع ...» وص 29 : « .. بل لا يستقل به إلا الماهر الحاذق في علم اللغة العارف بإصولها ...». فهذا التعبير الذي يهدف إلى الموافقة الفورية ولا يسمح للقارئ بالاستيعاب التدريجي وتدقيق ما قيل ، عن طريق حذف الروابط المستعملة عادة. يظهر في القضايا الحيوية بالنسبة للغزالى ، مثل مبدأ اقصاء العوام عن علم الكلام .

ولسنا بحاجة إلى إبراز أهمية الحال ، وخاصة الأحوال ذات الوظيفة التخييمية مثل «أصلاً» ص 20 ، 24 ، 27 ، 29 ، محض ص 17 ، 29 ، قطعاً ص 20 ، 24 ، 27 ، 28 ، فصلاً ص 3 ، 42 ، على الاطلاق ص 39.

إن إستعمال هذه التعبيرات المطردة يدل على رغبة أكيدة في إثارة اقناع القارئ بالحالات المطلقة، فالعقل البشري يكون غالباً أكثر تقبلاً للصيغ المبالغ فيها من الملاحظات ذات الفروق الدقيقة .

وتعبر الجملة الاعتراضية عند الغزالى عن قوة حزبية متميزة، ففي قوله ص 33 «فهؤلاء ضيقوا رحمة الله الواسعة» يوجد تضاد جلي بين «ضيق» و «واسعة» يزداد شدة بمضادة أخرى بين مرجع مجهول (هؤلاء) والله (الله) .

ويُسْعى القلب (التقديم والتأخير) كذلك إلى نفس الغاية فالقصد من قول الغزالى ص 5 « فهو إلى الكفر والتناقض أقرب ...» تقوية الصفة : أقرب .

أما العبارات التحقيقية فشأنها أن تهين ذهن الآخرين فكارنا حين تُستخدم لخزي الخصم، وهذه الغاية يلحد الغزالى إلى اعتبارات احتقار كثيرة. ونقتصر دون أن نطيل في عرض هذه الطريقة السجالية المشتركة على الأمثلة التالية :

التفسير الفرعى ليخفف من حدة الاعتراض القاطع. ونذكر كذلك «لو» وهو حرف كثير الاستعمال (ص : 2 - 15 - 18 - 27 - 32 ، الخ...). يبدأ جملة شرطية وبيانى ليدعم أطروحات الغزالى أكثر مما يقود تعبيراً افتراضياً .

وأخيراً، فإن استعمال لفظة «نعم» ذو وظيفة إضرابية، بالحرى، وذلك في صيغ : «نعم إن» ص 23، و «نعم، لو» ص 27، ويصلح في الواقع لوضع حد للتصورات المقبولة .

هذا وانطلاقاً من عدد محدود من الجمل والصيغ تعد الدعائم الحقيقة لأسلوب الغزالى، ألم هذا الأخير نصاً وفق خطاطة تمكن القارئ من فهم - دون تغيير - مضمون كل جملة، بفضل هذه العناصر المقدمة .

وهذا طبعاً عامل إيضاح، يسهل القراءة ويخلق آليات تفكير تُكَوِّن عناصر اقناع لا يستهان بها .

### 3 - صيغ الأسلوب :

إن مساعدة الصور البينية في إنتاج الدلالة لها مفعولها الذي يفوق الاهتمامات الجمالية التي توكل إليها عادة نجاعة اقناع : «إن حلية الفصاحة شكل من أشكال الرغبة في بلبة البنية الدلالية المفردة أو المركبة بالطريقة الأكثر جذرية. فالصورة في الكلام تسجل اللحظة التي . بدل أن تمحى فيها المفردة أو الشكل الصرفي، بين الفكرة والشيء، تمنح نفسها كمرجع و تستحيل شيئاً، والتي تطمس فيها الصورة المسمى المعبرة عنه وتتصبح محاكاة لحركات النفس وقوى الرغبة، فالصورة يتخد الكلام شكلًا مرجيًّا». (5)

يلحد الغزالى كثيراً إلى التكرار. يقول ص 2 : «قططمع في غير مطعم ...» وفي ص 3 : «إلههم هواهم ومعبودهم...» وفي ص 4 : « كفر من الكفر الجلي ...» وفي ص 5 : « وشرط المقلد أن يسكت ويسكت عنه ...» وفي ص 19 : « وأمثالها ظنون يظنونها ...» وفي ص 28 : « وأما هذا فإنه يهدم الشرع من الشع، وضرر هذا فوق ضرر من يقول ....، ويتداعى هذا إلى أن يدعى كل ...» وفي ص 29 « والمبادرة إلى

(5) لوي ماران = المرجع السابق ص: 313.

## معجم المصطلحات

|                              |                               |
|------------------------------|-------------------------------|
| - جالس ، مجالسة .            | - أصل - أصول - أصول العقائد . |
| - جمع - اجتماع .             | - إمام                        |
| - جاز - يجوز - مجاز          | - أهل الاسلام                 |
| - جواهر - جواهر              | - أول - تأويلات - تأويل .     |
| - اجتهاد                     | - أوليات .                    |
| - ح -                        | - ب -                         |
| - حديث .                     | - بحث .                       |
| - حد .                       | - مبتدع (بدع) .               |
| - حجة (ج) حجج وحجج .         | - بريء                        |
| - حسي .                      | - برهان .                     |
| - حساب .                     | - بصر - أبصار .               |
| - حشر الأجساد .              | - أهل البصائر .               |
| - حق - حقيقة - (على التحقيق) | - استبصار .                   |
| - أهل الحق والعقد .          | - بطش .                       |
| - استحالة .                  | - باطن .                      |
| - خ -                        | - باطل .                      |
| - خبر - مخبر - استخبار .     | - استبعد (بعد) .              |
| - خطأ - تخطئة .              | - استبعادات (استبعاد)         |
| - اختلاف - المخالف .         | - بقاء .                      |
| - أول مخلوق .                | - اباحة الدم .                |
| - خيالي .                    | - بينة .                      |
| - د -                        | - ث -                         |
| - درجة - درجات .             | - ثبت .                       |
| - درك - مدرك .               | - ج -                         |
| - دعوى .                     | - جدل (صنعة الجدل) .          |
| - دليل قاطع .                | - جرب (تجريبي) .              |
| - أهل الدين .                |                               |
| - دوام الوجود .              |                               |

1 - الاتهام بالجهل والعمى : ص 32 ، 31 ، 17 :

تجاهل . جاهل ، جهّال

2 - الاتهام بالغباء : الغباء (ص 18) - بليد : (ص 3) - أحمق (ص 28)

3 - الاتهام بالشطط : اسراف : (ص 8 - 27 - 32) .

4 - السخرية : فهذا جنس تأويلهم (ص 23) .

تتمثل وظيفة هذه الاتهادات في منع القارئ من الانحياز إلى أطروحات خصوم الغزالي حتى لا يتعرض لهجوم وسخرية المؤلف. فهي إذن تقوم بدور ردعى، يدعم أطروحات الكاتب . وتبين الوسائل الصوتية التي تعتمد على الإيقاع والجهارة والتناغم شبه الشعري للجمل المركبة ترتكباً تنازلياً أن الاعتبارات الجمالية غير غائبة عن هذا المشروع المغربي، مثل ذلك قوله ص 1 : « واستحرق من لا يحسد ولا يقذف واستصغر من بالكفر أو الضلال لا يعرف». والأسلوب، أجمالاً مفعم بالتعليق والقوة والتحيز الحزبي والصراع الإيديولوجي وترتبطه علاقة معقدة بصفاء الخطاب العقلياني، القابل للانتقاد .

وأخيراً فإن التفسخات الاجتماعية والسياسية تتعكس بالتأكيد، في الخطاب الإسلامي القروسطي \* ولكن انفتاحه على الأفكار المختلفة ساهم في إيجاد نصوص متحيرة لا يمكن انكار قيمتها الثقافية .

- لبس - تلبيس .  
 - الهم .  
 - الواح .  
 - م -  
 - مجلس مناظرة .  
 - ملکوث .  
 - معنوي .  
 - ن -  
 - نزك .  
 - نظر - أهل النظر - النظريات .  
 - الإمامة المفترضة .  
 - النور .  
 - ه -  
 - الهوى .  
 - و -  
 - تواتري - وتر .  
 - ثقة .  
 - وجود .  
 - وجود - وجه .  
 - توحيد .  
 - وحي .  
 - ميزان .  
 - وغل - توغل .  
 - اتفاق .  
 - وهمي .  
 - ي -  
 - يقين .

- غ -  
 - غموض .  
 - غلو .  
 - غور .  
 - غواية .  
 - غيب .  
 - ف -  
 - فتوى - فتاوى .  
 - فرض عين - فرض الكفايات .  
 - أهل الفصاحة .  
 - فصل .  
 - فضل .  
 - فقه - الفقهيات .  
 - تفاوت .  
 - ق -  
 - قبلة .  
 - قدر - مقدر .  
 - قلد - تقليد - مُقلد - مُقلد .  
 - قول .  
 - قياس .  
 - ك -  
 - كذب - تكذيب .  
 - كشف - انكشاف .  
 - كفر .  
 - كلام - متكلم .  
 - الكليات .  
 - كمال .  
 - كال - مكيال .  
 - ل -  
 - لبى -

- ص -  
 - صحائف (صحيفة)  
 - صادق - أصدق - تصديق -  
 - مصدق .  
 - صفاء .  
 - صلاح - أصلاح - اصطلاح .  
 - ض -  
 - ضرر .  
 - مضطر .  
 - ضرورة .  
 - ضروريات .  
 - ضال .  
 - ط -  
 - طرق (طريق)  
 - ظ -  
 - ظنون - (ظن)  
 - ظاهر .  
 - ع -  
 - عبادة .  
 - عذاب .  
 - اعجز - معجز .  
 - (عسف) - تعسف - متغسف .  
 - عقل - عاقل - عقلي .  
 - علم - معلومات .  
 - عمل - أعمال .  
 - معاملات الدين .  
 - عاين - معاینة .  
 - عوام .

- د -  
 - ذكر .  
 - ذهب - مذهب - أصحاب المذاهب .  
 - ذات - ذاتي .  
 - ( -  
 - رقب - مراتب (رتبة) .  
 - الرسول .  
 - سم - رسوم .  
 - (و) .  
 - رياضة .  
 - رواية .  
 - ز -  
 - زندقة .  
 - س -  
 - أسرار - سر .  
 - إسراف .  
 - استعارة .  
 - السلف الصالح .  
 - سنة .  
 - الاستواء .  
 - ش -  
 - شائ .  
 - شبهة .  
 - أشبه - مشابه - شبهى .  
 - شرع - حكم شرعى .  
 - مشرك .  
 - شفاعة .  
 - اشكال .  
 - شهادة - مشاهدة .